



Le come construera consemplando

Le come construera consemplando

Comio con mil ventajns Aquel pan viuoque se està reciente. Tentrelas secultaneo pan caliento, Pues entresus ardores Espan y esel Dios l'an de los passores.

Comio aquelpan deflores

Que apareció en Belen entre açuesnas

Nacido fin dolores

Delis tierra mecjor de las mas buenas.

T entre eleiere

Perlas fueron los granos defle trigs.

Esta mesa sensado
Vapastovaillopobre dateemense
Comio en solo on boendo
A sodo Dios que en el esta presense,
T con goz os espanso
Vos abe donde le ha enbido sanso.

OFEDNY WOR.

Acsta

# Al santistimo Acramento en la

De Diosuoz, Dios paloma, y Dios corders Goze होरेट हुत्यानवरण En Diosvoz, Dioscordero, y Dios paloma उत्ति हित्तति है है। देश है। Para qen pan de vida el hobre os coma, serie cordere mi

ราง ออง อาจาราชานับสำรับ เอง อาราธาราธา अश्या मी मिर्गिमारि Sios if amare conpaned Sacerdoice ouvin syrsidapuan soon 6 שון פון ומד ףכון שיא מכ דמבףכן שלפוני Carried Coberation 3 242 6144 2 136 13

Eres el Agnus Der gue culpas guita. Pi. . decera bendita Pondra al Legins los cercos de crystales? Tellordan oue le cloera

ESPIKITY AL.

12 Z

Sesonario entra plantes virginales?

Cordero no manchado, Mas de hellon mas puro que la nieue, Que en en monstestrellado Eves el manfo a las nouenta y nueue: Tu que en pobres redeles Quiere ampor que en Bele perlas destiles

Luya elmantenda margen lordan laung Con silaestreveltido Canadero de Dios san Iuan estana. Sobre vnapena fria

Madrigates de san Luan Bautista al

con amor y con yourdad.

KONTYNOTEKO

COU

5 7

Despecholos negociantes lo quitare del alete pues a trueco que no os falte que vueltro eraquelte pan, Dixo el Key, comed amigos que el Padre nuellro les da. por el pan de cada con hambre espiritual, Liegaron vnos esclauos y toda me enamorais. todo foy vacinto almamia, dixo haziendo del galan: El Key que es vn Dios de amor quien os acertallea amar. y dixo, ay Key de mi vi vida de lu gracia y su beldad, ... Liego vn alma enamorada como lo podrè negars que li mi madre lo pide cumplate su voluntad, Dixo el Rey viendo el fauor, que tiene gran catidad. de lotenegos de la Reyna

TVALIZIZSZ

3p que ha mueno que enfermo ella Valiofe vn necessicado bien puedes holuerte en paz. pues con dolor las confiellas mucho obligando me vas, Dixo, con llorar tus culpas confessado lu maldad. y echose a los pies del Rey bien conocida por tal, Liego vn alma pecadora folamente se dără: que al que beniere mi calix les dixo fu Mageltad, -No Espeis lo que os pedis Le pretende negociara que por medio de vn priuado, en lu palacio réal, Vnole pidio vn afsiento y que el los ayúdara que un deudos los focorrans se le deue contentar, Dixo et Rey que a la Iusticia in effrema necelsidad.

ROMANCERO

Tego Aubroceragor due cu ku britaiorio chan Por los presos della carcel y dixo el Reyno ha lugar. un auer lamas fernidos im Diro' Crean Orfe un ofpid A Allegolyn hambre foberulo, हि रिटापुटोठियेर देश दे। प्रामी A squidice and is his his high pelea y gelyens, ny ogali Dixo,mi greigie balta, mioxid ्रेंट्रेंचे एं के क्षेत्र के बहु के सि एक के कि dentrolen in mit in ala pedit do the Breeze selfiles itself on b Llego vn bien acuchillado व्यवप्रकृति है कि प्रवास है इस में विश्व विश्व pero que como le ordene na primergie he ordenationing Dixo, que para gozarla eup y ें। हिम्मेर रेड उपारित अर्थ में अर्थ में अर्थ में pues que desde fan Miguet ्रीहें द्विष्ट्राविष्ट्रे हें मुंची हैं के किया है। Otro pidio vna prebenda for

TVALINITE

Ono mas porque melorde firm y no socrazie da, Concedio c'et sex la Eracia Pe donogreul, nel 2h ouden nv pidiendoppar fuleruni 25 dreary of the fet for a grant of the constant Au primiffe Benitebre der eun con due Buch delegariani ou A mientras anele da en la corre Dixo el Rey, que a leruit buelua प्रदेश के विद्युद्ध विश्वति के विद्युक्त suifdissip et opuepaens टिए ट्रांडिट प्रेटिये कि हिंद के कि Dixo vn foldado, por Dios de one है हैं। मिहाई देवियां के किंदी स्थाप a vno de los Sacerdores onv a para Leingingelinging delingring Del se compadecio el Rey le hagabien, de rescararillo dne मुंदि स्था हिंदि विद्वारित के े किंग्नुदे देवमा विभिन्ने में पूर्व विभाग किंग्नु

ROMANCERO

76

An cautino con fus yerros le fuele dexar fagar, pues por dar, la milma langre que es muerto por perdonar, Perdonole luego el Rey es impossible pagar. que fiel Rey no le haze gracia vna tan gran cantidad, Anoliego que le deue THamad V abritos han. pedid, y recebireis, sielegeli sabsojime Saben que ha dicho, venid delos que en lu gracia eltan. cercado de correlanos debaxo del dofel real, Comiença a darles audiencia mejor el que llora mas. pord es Rey con quien negocia y mas del que ve llorar, De todos le compadece le ha vilto en necelsidad. porque aunque honrado le ve

# SVMMASACRA

MENTOR VM ECCLESIAE. EX DOCTRINA FRATRIS FRANCISCI à Victoria, ordinis Prædicatorum, apud Salmanticam

olim primarij Cathedratici, per Reuerendum patrem Præsentatum Frairem Thomain à Chaues illius discipulum.

Ad illustrissima ac Regeredissimum dim D. Gaspare à Stufiga & Auellaneda Archiepiscopi Copostellanu.

Inic éx tertia Authoris recognitione, nunc denuò mul to plures quant anica qualtiones accellerunt, necnon & fanctorum Conciliorum, præfertim Tridentini, & aliorum decretis aucha, locupletata, atquillustrata est.







# Livraria d'Alcobaça.

CONIMBRICAE.

In ædibus Antonij à Maris, Vniuersitatis Typographi, Anno. 1573. Impressa com licença dos Deputados da

sancta Inquisição.

## Licencia delos Reuerendos pa dres Predicadores.



Osi Fray Christoual de Cordoua, Maestro en sancta Theologia, Vicario general de la Provincia de España dela ordem delos Pre dicadores, y el Maestro Fray Iuan de Lu-

deña Prior de sant Pablo de Valladolid, Fray Domingo Caluete prior de Palécia, Fray Chri stoual de Salamanca prior de Toledo, y Fray Martin de Ayllon prior de Burgos, diffinido res del capitulo dela misma orde, celebrado en Segouia, año de mil & quinientos y cincuenta y nueue. Por la presente cometemos a los Reuerendos padres el prior de Sant l'ablo de Va lladolid, y al Maestro ucuas regente de nue itro Collegio de Sant Gregorio de Valladolid para que vean y examinen vna Summa de los Siete. Sacramentos de la Yglesia, que el padre Presentado Fray Thomas de Chaues ha recopilado del Reuerendo padre el Macitro Fray Francisco de Victoria, de buena memoria, pa ra que vista por ellos y aprouada, deide agora le damos licencia para que la pueda imprimir, centanto que tenga la provision ordina-

# Licencia.

ria del Consejo Real Pecha en sancta Cruz de Segouia, a veynte y dos de Abril, 155 o. Fray Iua de Ludeña Fray Dominicus Caluete. Fray Chrutoual de Salamanca. Fray Martin de Ay llon, por dissinidores:

the contract of the contract o

Igo yo el Maestro Fray Inan de Lude fia, prior de sant Pablo de Valladolid, que la impression desta Summa, collegida delas lestiones del Padre Maestro Fray Francisco de Victoria, se nos cometio en el Capitulo de Segouia al padre maestro Cucuas, y a mi, y siendo el viuo communicamos si se imprimiria, o no, y fuimos de parecer que se pue da imprimir, y que sera libro prouechos para memoria delos que algo saben, y lumbre delos que saben poco de facramentos y casos de con sciencia: y porque este sue nuestro parecer, lo firme de mi numbre. En siete de Febrero de mil y quinientos y sesenta.

Fray Iuan de Ludena.

# Licencia por mandado del Consejo Real. Oliver



OR mandado delos Se nores del Consejo vi elle libro intitulado Summa de los Sacramentos de la Yglesia, copilado de los elcriptos y doctrina del doctissimo Maestro y pa dre digno de memoria,

Fray Francisco de Victoria, de la Orden de los Predicadores, por el padre Presentado Fray Thomas de Chaucs, de la misma Orden, y leydo con attencion: y assi mismo las addiciones que el dicho padre Fray Thomas agora le aña de, hallo encircioluciones muy doctas breues y claras de materias muy graues, las quales co las addiciones que agora se añaden, se confirman con determinaciones del Concilio de Tré to, y de otros concilios, y siendo como lo es la doctrina deste libro conforme a lo que nuestra madre la yglesia catholica Romana nos ensena,me parelce se deue imprimir, para que todos gozé de tan buena dostrina. Fecha en sant Francisco de Madrid, a tres de Hebrero de mil y quinientos y sesenta y cinco años.

Frey Francisco Pacheco.

ILLVSTRISSIMO
ac Reuerédissimo Domino, D.
Gaspari Srunicæ, Auellanedæ,
Archiepiscopo Cópostellano,
Sacræatq; Catholicæ Maiestati à Consilijs, Frater
Thomas de Chaues
Salutem dicit.



per fuit (Illustrusime atque vndecunquorna, insime præsul) quoad cius sieri posset, curare, vi præceptoris nostri Francisci Victorie imago animi expres-

fior, mermitati consecrata, sine fine per orbem circunferretur, virique digni immortalitate, immortalis essermemoria Et quia vidi semper hoc à nullo pictore, aur sculptore, sperari debere, vt pote quorum artem vinuersam superaturum esser opus præstandum (quid enim illi præter mutum corpus nobis reddetent, ima-

Epistola.

xime conarentur? ) vertime ad speciosiores plures effigies quas ipse reliquit, spirantes atque loquentes, pandentesque diuini hominis angenium, omnium rerum capax, omniumq: rerum locuples. Vnde etiam (quainuis crafsiore Minerua ) conijcere licer, placidissimi hominis constitutionem ac formam. Plerunqs enim natura comparatum visitur, vt pulchri animi, pulchris & speciosis corporibus, sint tri buti. Ex pluribus ergo huiusinodi imaginibus præstantissimi hominis, hanc in publicam lu cem olim dare constitui, que toto hoc libello sese offert spectandam. Qui libellus tam felici sydere primum prodijt, tantoque applausu susceptus est, vr nostram (licet magna) expe-Stationem vicerit. Hunc ergo noua cura, multis in locis locupletatum, atque expolitum tibi offero protegendum, tanquam vnice ribi debitum, ve qui vnica sis gloria tanti magistri. Fuit enim & in hoc felix Victoria noster, quod te tantum discipulum, tamque omnibus nume ris absolutum, sortitus est. Bene vale. Hispa-

niæ nostræ alterum lumen. Apud inclytum nostrum sancti Petri martyris Toletanum cænobium. Idibus Aprilis,

Anni,

1566.

#### ADMODVMREVEREN

do Domino Francisco Perez, ecclefix Toletanz sancti Genesij rectori, Frater Thomas de Chaues salute dicit.

Bleerastime (admodum observande domine, pater que saprentissime, in Christo Iesu animo meo charissi-me) actuis literis essagitasti, vt septem Sacramentorum Ecclesse mytteria in sum ma quadam redigere, atq doctrinarum flucta, quæ doctilsimus magitter frater Franciscus à Victoria interlegendum materia de Sacramé tis in luos discipulos longe lateq: effuderat, in copendium cogeré. Cum itaq: cosiderarem, ob secratione eius qui potelt præcipere, vice vrgetis obtinere madati, quanuis alio me folicitu dines quibus assidue diltringor euocarent, tua me tamen merita (haud sperneda) pepulerunt, vt ibi potissimum meum desudaret ingeniu, cui iain pridem animum consecrauera, Et licet hocineum erga te obsequium, comunibus alijs laboribus (in quos me totu reiecit obedientia) iniuriam videatur alferre,non fum tamé ratus iniq: facere, priuatæ tuæ vtilitati inseruiens: qui solus vniuersitatis merita propeinodum æquas, cui etiam löge fum ego magis altrictus, quam cæteris vniuersis. Omitto interim, quod hu

huius nostri suscepti laboris fructus, non ad te solum, sed ex te in plures alios debet promana re: qui animum tuum tanquam lucernam ardentem, non sub modio clausam, sed in edito fitam lo co suspiciunt. Itaque quod communi vtilitati inhoc meo opere vna ratione videbar subtraliere, multis alijs (fi quis recte expenderit cum amplo fonore restituo. Cape igitur ouans,pater intergerrime,hoc ex me mu nusculum, quod licet inglorium, licet exile, tra quam vlli à me nisi tibi concessium. Sic autem Sacramentorum materiam in hoc breui opufculo collegi, venihil (nifi meus me fallit animus) quodad rem pertinet subticucrim, nihil fuperfluum admiserim, quorum alterum mihi vitio verteres, alterum (noui enim te) repudiares. Et vt auidius maiorique cum fide opus hoc legeres, nihil ex meo promptuario depropsi. Omnia ex ditissimo penu mei sapientissi-

VELSE WATER

mi magistri sunteruta, qui ex integro, meo rogatu, scripturam perlegit, quo nullus tibi in animo dubitationis scrupulus resideret. Vale.

Quiavrait Cicero, officio.I.

Tomnis qui de re aliqua instituitur sermo, debet à distinitione pro ficisci, vt intelligatur quod sit id de quo disputatur.

# Articulus primus.

Væritur in primis
quid sit Sacramentum
Diffinitio autem secum
dum eundem Ciceroné debet esse breuis, &
dilucida oratio, naturam rei exponens · Et

ideò Augustin, libr. to. de ciuitate Dei, sic disfinit. Sacramentum est sacræ rei signum. Hæs diffinitio habetur de consec. dist. 2. cap. Sacrisieium. Hæc est etiam prima diffinitio earum quas Magister sententiarum ponitin. 4. dist.

#### De Sacramentis

1.& S.Thomastertia parte, quæstione 60.21ticul.secundo. Vbi aduerte, quod quando dicit factærei, non intelligitur quælibet res facra, quia sic crux, & multa alia essent sacramentum, sed res sacra sanctificans nos. Cum enim sacramentum sit signum quoddam, signa autem proprie debeancur hominibus, & lacramentum sitproprinm hominum, oporter vt per rem sacram intelligamus reinhommes san chificantem. Per fignum eriam non intelligas quodeunque fignum, sed fignum exterius quod communiter vocatur fignum, & quod diffinit Augusti. 2. de doctrina Christiana dicens. Signum eit quod præter speciem quam ingerit sensibus facie aliquid aliud in cognitione venire. Elt igitur sacrametum signfi senfibilerei facræ, nos fanctificatis. Per re ergo fa cranos sanctiticante, intellige pricipaliter gra riam gratum facientem : quanuis S. Tho.3.p. q.60. arti.3. dicat tria figurari in sacramentis. Primum, causam eifectiuam nottræ sanctificationis, scilicer passionem Christi Lucæ. 22. Hoc facite in meam commemorationem. Et 1. Corinth. 11. Quotiescunque inandugabitis panem hune, & calicem bibetis, mortem domi ni anuunciabitis. Secundum, causam formale nottre sanctificationis, scilicet gratiam. Terzium, caufam finalem, que est gloria, Vinde cecle-

elefia cantat ex officio S Tho. O facrum con viulum,in quo Chrittus fumitur, recolitur me moria paisionis cius, ecce primum: mesimpleturgratia, ecce fecundum: & future glorie no bis dignus datur, ecce terrium. Sunt & aliæ diffinitiones facramenti, quæ subalijs verbis ·idem-quod prima iam pofita docent : Saeramentumait Magitt. sententiarum, est muisibi-· lis gratia visibilis forma, vt cius imaginem gerat, & causa existat. Et Augustinus libro de corpore Christi. Sacramentum est per quod fub regumentis rerum vi fibilium, diuina virtus secretius salutem operatur. Et Hugo de S. · Victodib.de sacramentis.1.part.c.1. Sacramen tum elt materiale elementa, foris sensibiliter propoliti,ex similitudine repræsentans, exin-· Ititutione lignificas, ex fanctificatione cotinés aliquatnuttibilem & spiritualem gratiam, Et hacde diffinitione facramenti sufficiar.

facramentis nouæ legis eit noster hie tractatus. Cumiunta sidem certissimum sit sacrame
menta nouæ legis, à sacramentis veteris legis differre, vt habetur in concil. Tridé, sels, quo disse
7, de Sacramentis in genere. Canona, videre
oportet in quibus differant nostra sacramenta
à sacramentis veteris legis maxime à circhesso
me, quæ secudum Augu. & doct. coferebat gratiam

#### De Sacramentis

tiam ex opere operato. Notandum ergo, primo certum effe, quod facramenta veteris le. gis non aperiebant coluin, ve pater ex mulais facræ scriptura locis. Oes enimantiqui pa tres, ettam fanchtisin i fatebantur feininfernum descensuros, vi lacob Gene. 37. Descenca u ad filium meum lugés in internum. Iob. 14. Quis mihi tribuat vi in inferno protegas mei &. 17. & infernus doinus inea el . & ptalin. 88. Quis eit homo qui vinet, & non videbit mortem: efuet animam fuam de manu interi? Et certum est quod sacramenta nouæ legis apetiant ianuam cub. Christus in sua passione aperuit eam in communi toti generi huma no, in particulari verò aperiunt facramenta. Matth 3. Prædicabat Ioannes, pomitentia agite appropinquabit regnum colorum Ephel 2. Cuius gratia estis saluati,& consedere nosse cit in colellibus. Rom. 8. Si filij, ergo & hæredes. Matth. 25. Venite benedicti patrismei, per cipite regnu.Et Matth.; lesu baptizato, aperti sunt cœli. Ex hocsequitur, quod sacramenta veteris legis, non ponebant homines in flatu sufficienti peruenicudi ad vitam æternam,& per consequens non dabant salutem, quia vltima saluseit beatituda, ac proinde tune grasianon erat perfesta. Vnde, tune quanto tempore hæres paruulus eit, nihil differt à fei uo: quis

quia scilicet, non habebat ius adeundi vitam aternam, ab extrinseco, quia nondum aperucrat Christus januam coeli. Per peccatum enim' Adæ, & quodeung; actuale peccatum, non solum Adam incurrit indignationein, sed etiam omnes postericius, & tota natura humana: & sie duplex olim erat indignatio, scilicet contra personam, & contra naturam. In veteri au tem lege, per sacramenta tollebatur indigna tio' prima particularis contra fingulos homines, sed tamen manebat adhue indignata Deo tota natura humana, quæ indignatio nunquá vsqi ad Christian à toto genere humano fuit ablata, & sie non erant Deu perfecte grati in illa lege veteri, sicut nunc in noua, quando om nis indignatio particularis & communis abla eta est. Et ita sufficiant de sacramentis, v creris legis.

Q V AE R I T V R, quot fint sacramenta. nouz legis Respondeo, quod septem, Baptis, sacrame mus, Confirmatio, Pomitentia, Eucharillia, 12 quor Ordo, Matrimonium, Extremavactio: Hoc determinatum eft in concil. Florenti fub Euge nio.4.& in capi ad abolendam, catra del æreticis. Excommunicantur & danantur, qui de ecclesialticis sacramentis aliter sentire, aut do cere præsempserint, quà ecclesia Romana do: cet.Prætereaidem patet ex côcil. Tridentino, felsio

#### De Sacramentis

fessio.7. de sacramentis in genere.cano-i cuius verba sunt. Si quis dixerit lacramenta nouæ le gisselle pluta vel pauciora quam septe, videlicet, Baptismum, Cossimationem, Eucharista, Pomitentiam, Extremá vnetionem, Ordinem, & Matrimonium, anathema sit. Cum ergo ceclessa Romana in dietis concilijs, & in viu teneat.7. esse sacramenta nouæ legis, iam nemini licebit de hoc dubitare.

DVBITATVR aquo fuerint instituta septem prædicia sacramenta. Responsivata si dem omnia septem instituta sussea domino nostro sesu Christo Namita expresse diffinimitarin concilio Tridentino, sessio. 7. de Sacramentis in genere, canon. 1. cuius verba sunt. Si quis dixerit sacramenta noue legis non suisse omnia à domino nostro sesu Christo instituta,

anatheina fit.

eta septem sacramenta, sint vere & proprie sacrameta. Ridetur iuxta side cerulsimii elle om nia esse pprie & vere sacrameta. Patet ex prasdicto e o cil. Tridet. cano illo primo. Cuius vetba sunt. Si quis dixerit aliquo d'horum septem sacrametorum no esse vere & pprie sacrametum, anathema sit. Vinde costat sentetiam Durandi quæ olim sub opinione desendebatur, i a nune inter hereses esse computandam.

Quæ

Quæritur, an huiuimodi septem nouæ legis facramenta, gratiam contineant, ipfamq: femper & infallibiliter omnibus & fingulis digne ea suscipientibus, conferant, etiani ex opere operato, hocest, ratione sui. Respondetur ad quæstionem athrmatiue, quatum ad omnes & fingulas cius partes. Et oppositum cit hæresis, patet ex concil. Tridentino, sessione, 7. de Sacramentis in genere, canone. 6.7. &. 8. verba sexti sunt. Si quis dixerit sacramenta nouæ segis non continere gratiam quam fignificant, aut gratiam ipsam non ponentibus obicem, non conferre, anathema fit. Canonis vero feprimi verba funt. Si quis diacrit non dan gra tiam per huiusmodi sacramenta semper & om nibus, quantum eit ex parte Dei,eijam fi rite ea suscipiant, sed aliquando & aliquibus, anathema fit. canon. 8. verba sunt Si quis dixerit per ipsanouæ legis sacramenta ex opere operato non conferrigratiam, anathema fit.

Sufficientiam & congruitatem huius nume ri docet S. Tho.3.par q.o5.arti.1.dicens. Sacra sacrame menta ecclesiattica ordinantur ad duo, scili- toris suf cet ad perficiendum hominem in vita spiri- sicientia. tuali, seu in cultu Christianz religionis, & in remedium contra peccatum, & quantum ad vtrunque congenienter sunt.7. Vita enim hominis spiialis, similitudinem habet ad vita cor poralem,

### De sacramentis

poralem, propter quod eodem nomine vocatur vtraqs vita. In vita autem corporali dupli enter aliquis perficitur, vno modo quatum ad propriam personam, & hoe dupliciter, scili cer aut acquirendo perfectionem, aut remo uendo impedimenta. Perficitur auté vita perfectione prima per generationem: quando adquirit vitamie loco illius generationis fuccedit Baptismus,qui vocatur regeneratio,qua homo cum effet mortuus per peccatum, reci pit vitam per lauacrum regenerationis, & re nouationis, ad Titum. 3. Seconda periectio ett argumentum, cui succedit secundum sacrame tum confirmationis, quod principaliter in l'en recoste est institutum quando dominus dixir, Sedete in ciuitate, donce induamini virtute exalto. Terna perfectio vina corporalis, ett nutritio, quæ est conscruatio vita, & loco l.n. ins succedit encharistia. Vnde loau. 6. Nisi mā ducaucritis carnem filij hominis, & bibernis eius sanguinem, non habebitis vitam in vobis. Sed quia homo interdum incurrit ægritudines, habere debebatremedium : quod quidem est duplex, vnum ad repellendum morbunt, vt pharmacum: alterum ad restitucdas vires. Sic etiam in vita ipirituali, ad expellendas infirmitates peccati, est pomitentia, pfal.11. Ser a animain meani quia peccaui tibi, Alterum ad

expellendas reliquias pecceatorum, & est extrema vnetio, de qua lacobi. Et si in pecca tis suerint, dimittentur ei. In ordine autemad communitatem persicitur homo dupliciter, vno modo suscipiendo potestatem regendi: & loco istius succedit ordo. Alio modo iccundu naturalem propagationem, quod sit per ma trimonium, tamin corporali quam in spiritua li vita.

TDE SACRAMENTO Baptismi tractat Magister quarto, distinct terria. & dicir, quod baptismus est ablutio exterior corporis facta sub forma verború præscripta & determinata. Tractat de hoc sacramento Sanctus Thomas terria parte, quæst.66. Tractaur etiam de baptismate, in concil. Florentico. Et abundè satis in concil. Traleti. sessi. 7. de Baptismo, per canones. 14.

De Baptilino.

Baptifnius qua do inflitutus.

VBITATVR, quando fuit infiitutus Baptismus! vtrum anie Christi passionem vel postea! Respondeo per duas propositio-

nes. Prima, certifsimum est, quod fuit institutus à Chritto ante passionen: paret hoc loa nes.3. vbi expresse habetur, quod Christus baprizabat. Et loannes. 4. declaratur quomodo baptizabat, quanquam Christus non baptizaset, sed discipuli eins baptizabant de mandato ipfius, quia alias Christus non dicerefur baptivare. Non est autem verisimile, quod Chriftus baptizaret baptismo Ioannis, nec etiam Apolloli Ioannis baptilnio baptizabăt, vit dient Hieronym.in epilto.ad Seleucianum, & in sermone Epiphaniæ. Alias inter discipulos loannés non tuisser inuidia, qui dolebat co, quod plures baptizaret Christus quam Ioannes, nam ille haptisinus diceretur Ioannis, non Chiliti. Irem facramenta funt instrumenta nostræ redemptionis : cum ergo Christus perfecerit redemptionem in passione vel returrectione, & baptifinus fit potifsi. ma pars redemptionis, sequitur, quod fuit in--flitutes ame Chrifli passionem. Et ita tenent omnes doctores.

SED quantur, quando : Q uidam dicut, Beda.z. quod quando Christus baptizatus fuit in lor-

da-

dane, tuno enim sanctificans aquas, vim regenerativam illis contultt. Alij dicunt, quod tuit institutus, quando Christus dixit discipulis suis, Euntes docete omnes gentes, baptizantes cos,&c.Marcivkim . Sed hoo refellitur, quia fuit institutus ante, passionem, præ dicta autem verba dicta tuere pote resurreetionem. Sanctus Thomas, & Nicolaus de Ly ra renent, quod fuit institutus quando Chriitus fuit baptizatus in Iordane. Ioann. 1. & ita tenendum eit, fine aliqua dubitatione.

Q V AE RITVR, quando baptismus incepit obligare, & confequenter alia facra, Baprifm inenta nour legis, ac proinde quando ceila. uerunt legalia: Respondeo per propositiones. Prima propositio. Ante palsione & morrem Dommi, circuncifio & alia legalia fuerunt semper sub præcepto. Probatur, nam Christus non soluit veterem legem, antequam eam implerer : sed non fust implera vique ad passionem, cum dixit consumuatum cit. Ioannis.19. Ergo ante passionem legalia non dellauerunt: per passionem enim suam, ( ve ait Paulus)! liberauit nos Christus aseruitute legis . Secunda propositio. In passione Do mini omnia legalia fuerunt exmeta quantă ad præceptum, & quantum ad virtutem. Volo

obligarie

De Baptismo.

dicere, quod post passionem Domini nonerat præceptum de circuncisione, nec de aliquo alio in lege scripta, totaliter enimextineta erat quantum ad vim illam quam prius habebat, & nullum omnino habebat effectum. Lex cnim illa fuit instituta ad fignificandum gratiam noui teltamenti, que per Ielum faéta est, ac proinde mortuo Christo debuit ces fare: sicut adueniente luce cessar vinbra. Item legalia non conferebant gratiam perfechun: ergo dum venit quod perfectum elt, cuacuatum eit quod exparte crat. 1. Corinth. 13. Reprobatio sit prioris mandati propter infirmitatem eius, & inutilitatem, nihil enim ad perfectum lex adduxit, introductio verò fit melioris sper. Terria propositio. Ante promul gationem sussicientem euangelij, peraliquod tempus legalia non crantinoriifera: ad hunc fensum, quia licebat ol servare ea & non erat peccatum, ctiam scienti & non ignoranti legem Christi. Prob.quia Paulus circuncidit Ti motheum Actu.16. & purificavit sc. Actu.21. Hoe antem permission fuit, vt Augusti- ait, vtiynagoga cum honore scpeliretur. Vtostenderetue igitur quod fuerat bona & fancta, non ett nie flatim pott passionem derogitum. De utapropolitione fuit magna con trouersia inter Hieronymum, & Auguitinum:

Legalia quando ceffauerant.

·Hieronymus enun videtur sentire, quod statim post passionem legalia sucrunt mortitera, & factum Pauli & Petri excufat, quia tucrunt qua dam piæ dispensationes & simulationes, vt vitaretur scandalum. Sed Augustinus appositum omnino tenet, & quidem di serte & eleganter disputat. Siemmiam essent mortifera, propter nullum scandalum licuilset l'aulo circuncidere l'inotheum, nec simu laret eircuncisionem, ctiampro salute totius populi ludæorum, quia eller mendacium in facto. Petrus antem incaute se habuit in obser uatione legalium, nimium condescendens lu-. dzis illis, qui legalia observanda esse dicebat - jta vtaliqui cius exemplo inducerentur ad co rum obseruantiam, quasi essent necessaria: & ideo l'etrus aliquam leuem culpam incurrit, & erat reprehensibilis, vtait Paulus. Quarta - & vluma propositio. Pott sufficientem promalgationem euangelij omnia legalia fucrūt & funt mortisera . Hoe determinatum elt extra de baptilino & eius effectu, cap, major. & in concil. Florents. danati funt Cherinthus & E. bion, contrarium tenentes. Et ad Gal. 5. Si cir cuncidamini, Chrittus vobis nihil proderit.

S E D dubium est, quando fuit facta sussi promul-ciens promulgatto enangelij. Respond, quod gatio E-non est certum. Non enun potest dici quod trangelij

## De Baptismo.

quando fuit facta in l'entecoste, quia postea Paulus cir fuit ficha cuncidit Tunotheum, & Petrus fernabat lefufficien galia, ve paret Actu.to. Absit à ine domine, comune & immundum non introsuit in os meu. Nec potest dici quodin. 3. concilio celebrato. Act.15 quiapotteapurificatio l'auli facta ett. Actu.21.&in illo concilio continentur aliqua legalia, scilicet vrabilineant à suffocato & ian guine. Dieunt aliqui, quod tune facta elt fufticiens promulgatio, quando Titus & Vespasia nus deltruxerfit Hierusalem, Permissio enim legalium poit passionem, crat propter sudeos. Cum igiturilli tune fint pene extincti, fine lege, sine Rege, sine Deo, ve dicit Lactan. videtur quod ex tuncomnia legalia fint mortifera: & licet hoc non sit certuin, non est tamen aliquo pacto dubitanduin, quin nunc.& per multas annorum centurias anteà fuerint legalia mortifera. Circuncisso enun fuit inthruta ad fignificandum aliquid futurum in Christo, & sic modo esset mendacium perniciosum. De baptismo igitur, & de omnibus sacramentis nouæ legis, ait Sanctus Thom. quod poit passionem Domini coperunt habere vim obligatoriam, quia tunc cessauerut legalia: ve aperte dicit prophetia Daniel.o. Et in dimidia hebdomada occidetur Christus,

& cellabit holtra & faorificia. Probatur autem

hos

hoc, quia Marci vltim. Christus dixit. Ite docete omnes gentes baptizantes eos, &c. qui no crediderit, condemnabitur. Hoc auté dictum fuit ante l'entesotten, & apostoli prædicabat eo modo, quo Christus præceperat, scilicet, Nisi baptizemini & crediderius condemnabimini tergo tune tenebantur ad baptismum, & per consequens ad alia precepta noue legis.

Q V AE RITVR, quæ sit materia sacramenti baptilmi ! Respondetur, quod aqua fimplex,quiahabet proportionem ad effectum spiritualem;quoniam mundat, & ett comunior materia, quam omnesfacile pollunt habere. l'à tet hoc loan 3. Nin quis renatus fuerit exaqua & Spirita fancto, no potelt, &c. Etita dithintur in concilio Florenti. sub Eugeni. 4. Et item in concilio Tridenti.sessione.7. de Sacramento baptismi.cano.2. cuius verba sunt. Si quis dixerie aquam veram & naturalem non eile de heceisitate baptifini, atque ideo verbailla Domini noitri l'elu Christi, nill quis renarus fuerit ex aqua & Spiritu fancto ad metaphora aliquam detorierit, anathema fit. Cum nine airsem & cum glacie, non pottet quis baptizari, quia elt alterius specier quem aqua. 1 di fet tamen baptizari aqua refoiuta ex mue, aut glacie, fen gelu, quia iam elt verh & fimplek

ra Laptilmi Lareria Jan fic-

aqua:

## De Baptismo.

aqua: quanuis de hoc Marsilius dubitet,& qui dam alij. In aqua vero rofacea & alijs artilicia libus aquis, non potest quiipia baptizari, quia

non funtaque veræ.

QV AERITVR, quæ steforma huius Baptifmi facramenti! Respondetur, quod hæc, Ego te baptizo in nomini patris, & filij, & spiritus formal sancti. Patet hoc Matth. vltim. & in conci. Flo quæ lit. rent. Quæritur vtrum mutatio huius formæ vitiet sacramentum! Respondetur, quod du plex eft variatio, quædam quæ mutat senten tiam & sensum forma, & talis euacuat sacra mentum Altera que non mutat sensum & sen tentiam formæ, & talis non tollit sacramen tum. Vnde in cap. retulerunt, de consecrat. diftinct. 4. Zacharias papa determinauit, quod ille qui dixit, Ego te baptizo in nomine patrias & filias, & spirituas sanctas, vere bapti zauit.

Quæritur, an si diceret, Ego te baptizo Error in in nomine genitoris, & geniti, & proceden forma au tis, vere baprizaret! Respondetur, quod Sanviriet fa- Etus Tho.hic. & 3 p.q. 66. art. 5. & 6. dicit quod non. Idem tenet Scot. Bonauet. Ricar. Thom. tuni. de Argentina, Gabri. Aliaco, & Marsi. Paluda. tamen dubitat. Caiet, autein tenet omnino con trarium, afferens quod ibi effet verum sacramentum, quod probat multis argumentis. Nã

2 1

de cosc.d.4.c.à quodam Iudao habetur, quod cum quidam Iudeus baptizaret, determinauit Papa, quod si baptizabat in nomine Trinitatis vel Christi, vel patris & filij & Spiritus fan Eti(vnum quippe & idem elt)non debebat ne rum baptizari. Plusautem differt nomen Chri Iti, anomine Patris, & Filij, & Spiritus fancti, quam nomen genitoris, geniti, & procedentis: ergo. Hanc opinionem Caieta. reputat certain magister Victoria. Fatetur tamen quod saliter mutare formam effet cotra præceptum, proin de peccatum baptifinus tamen effet validus.

QVAERITVR, an diceres Ego te baptif gaptif-zo in nomine Ielu Christi, sufficeret ad baptif mus in mum ? Respon. Quod hoc aliquando furt lici nomine tum & sufficiens. L'ater quia ve dicitur Act. 2. Cheifti, &. S. apottoli baptizabant sub illa formatquod an sit va factum est ex inftinctu Spiritussancti propter lidus. odium quod habebant Iudwi ad nomen Christi,vt incitaretur ad mortem eius. Velforfan, quia apostoli non audebant in principio præ dicationis sua, apert è nominare Trinitaté po pulo infirmo. Sed v trum sufficeret nunc predi Etaforina? Respondet S. Tho .; p.q.66.ar.6.di ces quod non, & ita tenet communiter docto. Quia dicitur Matth.vlti. Baptizantes cos in nomine Patris & Filij & Spiritus sancti. Et.c. in iynodo.deconfe.d.4. Euge. expresse deter-

# De Baptismo.

minat, quod fi quisin forma baptisini vna per sonam non nommaret, non baptizaret. & ibide capit firevera, dicitur, quod fi quis baptivaret in nomine domini, non esset baptismus. Et Dy dimus in lib.de Spiritu sancto, dicit, quod qui informa baptilmi nommaretv nam personam Trinitatis sine alijs, non baptizaret. Cum apo stolis autem dispensauit Spiritus sanctus propter rationes iain dictas. Caietan, verò oppositum tener.3 p.q.66.art.6.& Magist.sent.hic in litera. & Hugo de S. Victore, lib.2. de facramé. par.6.cap.2. & Adrian.in.4.4.2. Q niain capi.à quodam ludæo.dicitur, quod qui baptizatus elt in nomine Christi, non est rebaptizandus. Sed forte prædictum caput noluithoc deterininare tanquam de fide. Res milis dubia est & ambigua,&ideo nihil volo determinare,viraque opinio est probabilis, & periculosum est luc tenere in tanta materia, quod certum non eit.

Raptifmo in no mine trimitaris-

QVAE RITVR, an esset baptismus si quis diceret: ego te baptizo in nomine sanctissime Trinitatis & individuæ vnitaris: Respodetur quod omnes dicut, quod non, lta tenet S. Tho. Scot. Adrianus, & cæteri. Caietanus tainen tenet, quod est verus baptismus, propter illud ca pit. a quodam Iudæo. Certè ego in hac renon credo Caietano, sed dico, quod no esset baptis-

mus

mus.Et idem dico de co qui diceret,Ego te baptizo in nominibus Patris, & Filij, & Spiritus fancti: non est baptisings, ita tener Palud.4. diftin 3. quæilio 1. ar. 3. & Magist fent 4. diftin.

3.C.5. OVAERITVR, anrequitatur, quod mi-Baptizas nitter, seu baptizans exprimar propriam per-an cebeae sonam, dices, ego : Respondetur quod sufficit exprime dicere virtualiter, vt si dicat, Baptizo te, 8:c., re pria Sed vtrum fit necessarium quod exprimatur persona. saltem virtualiter Respodeo, quad non, Se 112

tenent oinnes. Nam Græci baptizant lub hac torma, baptizetur feruus Christi in nomine pa tris,&c.Et elt verus baptiling, vt tenet S. Tho mas, p.q.66.ar.5.1.&.2.Et ita tenendum eit fi ne dubio. Quanuis in c.t. si quis. de baptis. videatur dici cotrarium, sed intelligitur de illis, qui tantummodò dicunt in nomine patris, &, filij, & spiritus sancti: non dicendo baptizo, vel baptizetur. Si quis auté diceret (causa granitatis) noste baptizamus in nomue,&c.non effet baptismus, secundum S. Tho. 3. par. quæstio.66.articul 5.4. quia variatur sensus formæ. Nos enim, signisicat ego & tu. Si autem episcopus, vel alia magnifica persona baptizet sub illa forma, est verus baptisinus, quia iain, ex circunitantijs, & accommodatione paiet, tantundem significari, sicut ego te baptizo.

24

Baptizare vnum an possit duo simul.

Duo antem si sic baptizat, & vnus aquam mit tat, alter verò dicat, Ego te baptizo, & c. nihil faciunt, quia est falsa forma illius qui dicit, ego te baptizo. Si verò simul & semel ambo baptizant (quia contendunt de præbenda) ita quòd quilibet totum faciat, est verus baptismus, nec de hoc dubito, nisi quilibet dicat, nos te baptizamus. Tunc enim secundum S. Tho. 3. p. q. 66. arti 5. & q. 67. art. 7. non est baptismus: quod ego reputo securius, licet oppositum dicat Caieta. 3. par. q. 67. art. 7. & Palu. 4. dist. 3. q. 2. & Du rand. 4. d. 2. q. 3.

Baptizata perfona an debeat explicari.

S E D vtrum requiratur quod nominetur psona baptizata scilicettes Respo. quod Scot. 4. dista, q. 2. ar. 3. & Gabriel. 4. d. 3. q. vnica. dicüt quod sic, & ita tenendum est, nam requiritur quod verba baptizantis applicetur alicui. Sed vtrum quis posset scipsum baptizares Respo. quod non, vt patet. c. debitü. de baptismu. vbi hoc determinatur. Sed vtrum esset baptismus si quis diceret, Ego te abluo, vel mergo s Respodetur, quod sic, quia verba sunt synonyma: quicquid dicat Glossa in cap. multi sunt. Et se minæ sermone Hispano baptizates, melius faciunt, quam illæ quæ baptizant sermone Lati no, quia sciunt melius pronuntiare verba Hispana quam Latina.

DVBITATVR, an requiratur mersio

Mersio baptizati, an re-

quiratur

baptizati in aqua, vel an sufficiat tingere ip sum: Respond quod suit antiqua consuetudo? vt mergeretur, iam verò non oportet, sed qui libet seruet morem suæ diceesis. Vnde in Ger mania ponitur duntaxat guttula aquæ,&c. In locis autem vbi consuetum est ter mergere pu erum,siante secundam vel terriam mersione, dicta forma baptisini, puer moriatur, verèbap tizatus est, vt dicit Caieta. licet Palud. oppositum teneat. Si autem timeatur mors pueri si mergeretur, non debet mergi, sed sufficit eum aqua aspergere quicquid dicat Palud.4.d.6.q. 1.arti.3.nain contra eum tenent oinnes Docto. Si verò quis diceret, ego te baptizo in nomine patris,&c.& mitteret pueru in flumen,v trum esset baptismus! Respon. Palud. 4. dist. 3 q.1. & Scotus.d.5.q 3. & Marsi.4.q.1. & comunis opinio dicit, quòd non est baptizatus talis puer. Syluethetiam tenet idem, & hoc intelligendu est, etiam si ille qui sie mittit puerum, intendat eumbaptizare. Maio. autem in. 4.d 4. qo 2. & Panor.c.nó vtapponeres.de baptismo. tenet, quod effet veic baptizatus. Pro vtraq: parte elt apparentia. Ego mallé tenere, quod effet ba ptizatus, nihil com refert mittere ca in aqua, vel mittere plurimam aquam super cum.

QVAERITVR, vtrum baptismus remit tat omnia peccata etiam actualia. Et videtur,

mus, an

quod

b 3.

## De Baptilino?

cata eria actualia

quod non, quia institutus est cotra originale. Respondetur exsententia omnium doctorum quod baptilino remittit omnia peccata etiam actualia. Patet Ezechielis. 36. Effundam super vosaquam mundam, & mundabimini ab omnibus inquinamentis vestris, Et est determina 'tum ab ecclesià de consec.d 4.c.paruulo. &.c. regenerante.& lunt verba Augultini,& figura rum fuitExodi.14.in Aegypti js,de quibus di-citur,uec vnus quidem luperfuit ex ets. Vbi di cit gloss sic peccata omnia in baptizato. Item originale non dimittitur sine graria, sed gratia non patitur fecum peccatii mortale, ergo omnia peccata mortalia remittifur in baptilino. Haz conclusio eit de fide, & pater ex multis lo cis facræ feripturæ, & ex capit maiores.de ba ptil.ac proinde no licer de ca dubitare. Sed an remittatur tota poena debita peccatis? Respo detur ex senten onminm doctorum quad sic. Augusti.in Enchiri.c.43 & habetur de confec. d.4. cap. per baptifinum, ait. Per baptifinum quicquid ab houtine dictum, factum, aut cogi ratum cit, totum aboletur, & quasi factum non sit habetur. Et Ambros, qui allegatur à magi-stro senten. 4. distin. 4. dicit quodin beptismo non requiritur gemitus peccatorum, quia gra-tis oinnia condonanturifed fi no remitteretur tota poma, requireretur gemitus peccato: um,

ergo.

ergo. Ité, quia aliàs polt baptisini imponeretur pomitentia, sicut in confessione, sed no im ponitur, ergo nullus relinquitur reatus pœnę post baptisinu. Item vt dicitur Roma. 6. In ba ptismo comorimur Christo, id est, applicatur nobis ei paísio plene, ergo tora emudat e ofci entiam. Et si aliqua ieiunia baptizadis ante baptismum imponebantur vel permittebantur, hoc erat propter reuerentiam baptismi, velad fatisfaciendum pro peccatis, non auté ad tollendam pænam. Remittitur etiam ratione bap tilini fomes & inclinatio ad peccandum dicen te Augustino, de consecra. di 4.c. non ex equo. 'quod non ex æquo infestatur à fomite baptiza tus, sicut non baptizatus. Diminuitur autem non per subtractionem, sed per additionem co trarij, scilicet gratice & virtutis. .

QVAERITVR, vtrum in baptisino detur gratia? Respond quod de hocu o potest du bitari. Nam præterqua quod in sacra scriptura habetur, est etiam determinatum in clementi. vnic. de sum. Trini. & side catholi. & in capit. maiores. de baptisino. Et etiam virgini Marie contulit gratiam, contra quos dam errantes, & dicentes, ipsam vel non habusse præceptum baptismi, vel non recepisse ne o gratiam. Con sort etiam virtutes insusas, vt in prædictis ca-

pit,est ab ecclesia determinatum.

Gratia & virtutes dantur in baptif mo.

Q VAERITVR, an baptismus omnibus conterat æqualem effectum? Respon. duplice esse baptismi esfectum, v num ordinatum, qui qualis in elt gratia & virtutes, & remissio peccatorum, omnibut atque pomarum. Alterum aliquo modo anne suscipie xum, vi donum prophetiæ, & gratiæ gratis da tibus. tande hoc secundo esfectu, manifesti est, quod non semper omnibus cofertur æqualis.De pri mo vero est inter Theologos concertatio. Sco tus enim & Gabriel. & Cajetan. tenent quod li cet ratione sacramenti detur determinata gra tia, tamen ratione denotionis ministroru (vel quia vnus est prædestinatus ad maiorem gra tiam quam alius est maior effectus baptilini in v no quàm in alto. Sed ego non dubito quin hoc sit fallum, & contra sanctum Tho. Sed dico, quod semper ratione sacramenti datur æqualis gratia. Ita tenet Maio.4.dilt.4.9.3. & hoc intellige de puero. Nam de adulto non ne garem quin maiorem gratiam baptismi recipiat vnus quam alius, quia est maior disposi-

Q VAERIŢVR,vtruin qui est in actua An sit ba si voluntate peccandi sit baptizandus: Respo. ptizādus S. Thog.p.q.68.art 4. & art 8. ad 4. & Scotus. qui est in 4. distin 4. q.5. Et l'alu. 4. distinct. 4. q.1. Et Du actus si voluntaran. 4. di. 4. q.2. quod talis non est baptizandus, te pecca- & de hoc non est dubitandum. Et Augusti. (& di.

tio in vno quam in alio.

habetur de consecra. distinc. 4.c.omnis qui.) ait. Omnis qui iam suæ voluntatis arbiter costitutus est, cum accedit ad sacramentum side lium, nisi ponitear, non potest nouam vitam inchoare. Ab hac pœnitétia, cum baptizantur, soli pueri immunes sunt. Ité Actu. 2 Agite pœnitentiam, & baptizetur vnusquisque veltru. Poenitentia autem quæ ante baptismum requi ritur, debet esse contritio, sieut & in sacramen to confessionis: nisiexcuseiur ignorantia, qua putat se sufficientem dolorem habere cum ta men non habeat, tunc enim sufficit attritio cu sacramento, sicutetiam de poenitentia. Et per omnia similis dolor requiritur ante baptismu, sicut ante ponitentiam: quia dolere de pecca tis,est de iure naturali, quod non impeditur à iure diamo. Baptismus autem in peccato mor tali susceptus, valere incipit sictione recedente,vt determinat August.c. Tune valere.de co secr.dist.4.maxime si habuerit attritione. Sed quæritur, quare hoc sacramentii habeat ithud priuilegium, quod recedente fictione valeat, cum eucharittia non habeat illud, imò nec pœ nitentia: Attritio enim post ponitentiam nihil valet, quanuis cum pænitentia valeat: &ta men attrit o post baptismum, ilius inqua pec catiattritio de quo erat fictio, sufficit ad hos yt baptifinus conferat gratiam ex opere ope-

rato. Respondet sanctus Tho.4. dist.4. quæst, 3. artic.2. quod ratio discriminis est, quia baptismus imprimit characterem, quia iam talis est verè baptizatus, & baptismus non potest iterari: & si sie non repararetur esfectus eius, est set in vacuum susceptus. Esfectus autem aliorum sacramentorum iterabilium potest recuperam.

Baptifmus triplex.

QVAERITVR, an fint plura baptismataiRespo, quod sic, nam triplexett baptismus, widelicet, Haminis, sanguinis, & aque, venorat gloff super illud Hebravo. 6. Baptitmata do. ctmoniEr debaptismo flammis fit mentio. 15. questirmissim ?. & ibi glosse de confect. d 4. e.nece farium & ibi gloif & Grego. Nazianze. Otatione.2. 10' fancta Epiphaniarum lumina. & Bernard as epitto.77. martyriu vocat baptif mum. Er Cassiod. de origine officiorum. c.24. ponithmetrir baptismata. Et Origen, homit. 14. Leuiti. & Augusti. 13. de ciuita. Dei.c.7. Baptifinus autem flaminis vocatur pomitetia pec catorum, & quecunq: conuerfio in Deum fuf ficiens ad intufionem gratiæ, qui non vocatur -facramentum,quia non confert gratia ex opere operato. Nec martyrium vocatur facramen mm,quia iam essent plura quam septem sacra mentanouæ legis. Nec funt neceffariæ in mar tyrio, res de verba, nateria & forma. Sacramen

a autem omnia constant exillis.

Quaritur, vtruin pueri fint baptizandi Et videtur quod non, quia nemo debet baptizari, ni Pueri an fi volutarie, sed in pueris non est voluntarii, tizandi, ergo. Respondeo, nullo modo est dubirandii, quod pueri fi non baptizantur, dinantur: fi afit baptizantur, saluantur. Hoc expresse determinatur in cap, maiores, de baptismo. & Ioan, z. di citur, Nisi quis renatus sucrit ex aqua & spiritu sancto, & c. Et August. cotra Iulian. & de baptismo paruulorii.c.13.&.30.&deside adPetrii c.6. & in multis alijs locis determinat, quod pueri fine baptifino danantur, & cum illo iuiti ficantur. Pueri enim habet originale peccatus secundii illud Roma.5:Omnes in Ada peccauc runt, sed in noua lege non est aliud remedium contra originale, nist baptismus: ergo.

QVAERITVR, vtrum amentes, & furiofi fint baptizandi Respond, quod fi aliquis fit Amentes perpetuo amens, quia sic natus elt, & nunqua fi, an fine habuit vsum rationis, talis eit baptizandus, baptizan quia idem est iudicium ac de puero. Secun- di. do dico, quod si amens habuit aliquado vsum rationis, & tune cum crat fui compos voluit baptizari, licet postea inciderit in amentiam, ell baptizandus sine dubio. Verum est, quod fi quando habuit v fum retionis, & v oluit bap tizari, conflet cum esse in aliquo peccato nior-

tali, à quo nolebatabilinere: male faceret qui eum baptizaret. Si autem talis de facto bapti. zetur, vtrum consequatur gratiam! Doctores concorditer dicunt, quod nihil fibi proficeret baptismus. Necego oppositum auderé determinate dicere, Probabile tamé existimo, cum baptismus sit in remedium peccatorum, quod habet efficaciam erga attritum qui est in mor tali. Etpotest etiambaptizari cum sit in originali talis furiosus: quod si baptizetur in casu dicto, saluabitur, ne ponamus aliquem in via extra fratum salutis Hoc credo multum proba bile. Tertiò dico, quòd si talis cum habuit vsu rationis noluit baptizari, postea lapsus in amé tiam non poteit baptizari, quia voluntas præ terita reputatur præsens,& si baptizetur, nihil ei valet baptilmus, vt videtur. Quarto dico, quod fi sit saliter amens, de quo creditur quod redibit in pristinam fanitate, etiam siante amé tiam voluerit baptizari, non est baptizandus, sed propter reuerentiam sacramenti expectan da elt eius conualescentia: duminodò non sit periculum de morte eius.

QVAERITVR, an pueri insidelium sint inuitis parentibus baptizadi. Est quæstio grauis, & tractatur à S. Tho., p.q.68. ar. 10 4. d.4. Capre. & multi Thomislæ tenent partein negatiuam, scilicet, quod nullo modo licet bapti

An pueri fint bap tizandi infideli u iuitis pa tentibus

zaro

zare filiosinfideli i quor i cunque, siue illi sint pagani, fine Iudæi, fine liberi, fine ferni, innitis perentibus. Scot.4. dist.4.9.9. tenet contrariu, scilicet, quod sunt baptizandi. Durand autem lib.& ditt.ead.quæftio.6.& Caieta.2.2.q.10 ar. 12.tenent viain mediam. Diciteniin hac opinio esse dittinguendum de infidelibus. Quida enim funt sui juris, & non serui Christianorii: & salium filij non sunt haptizandi inuitis parentibus. Alij insideles sunt serui Christiavor u quales sunt qui iure belli sunt serui, & etia ludæi secundum istos,& filij corum, quia occideruntregennostrum: & horum filij possunt & debent muitis parentibus baptizari. Hanc opinionem putat Caiera esse S. Thom. Pro hu ius quæstionis solutione notandum, quod per parentes in proposito, non intelligimns solos genitores, sed etiam cos in quorum custodia, & cura sunt filij. Vnde si puer infidelis iusto ti tulo, vel etiam iniusto (ve bene dicit Capro.) veneritad terras chriftianorum, cum iam non possit esse sub cura genitorum, sed sub cura do minorum christianorii, esset baptizandus. Ná si tales non liceret baptizare, cum proprij paré tes non possint corum cura gerere, essent pueri extra itatum falutis. S. Tho. igitur determinate & absolute respo quod tales non sunt ba ptizandi inuitis pa rentibus,& ita tenenda eft.

Etccelesa tales pueros in terris paganorum sub cura parentum degétes nunquam consucuit baptizare. Quanus corum parentes male viantur dominio quod in ipsos habent. Nos ta men non sumus corum iudices, dicente Paulo, de his qui foris sunt nihil ad nos. Sicut ergo non possum cogere Christianum ad audienda missam die Dominica, licet habeat præceptu audiendi cam: quia ego non sum executor hu ius legis. Et cap. Iudæ1.28, q.1 & cap. ex literis. de conuersione infidelium habetur, quod si al ter infidelium siat christianus, baptizentur eigs silij pueri: ergo si missus parentum conuertatur, non debent baptizari.

#### De Ministro.

Mali ministri an coferant vera sacraméta.

VAERITVR, vtrum mali ministri conserant verum baptismum, & alia sa cramenta ! Respondetur secundu omnes do crores, quod sie, & opposita assertio est hæresis, vt dissinitur in Concilio Tridentino. selsio: 7. de sacrametis in genere. Cano 22. cuius verba sunt. Si quis dixerit ministrum in peccato mortali existentem, modo omnia esientialia quæ ad sacramentum consiciendum aut conferendu pertinent, seruauerit, nen con si ce-

ficere, aut conferre sacramentum, anathema sit. Ethocidem est determinatum ab ecclesia in cap.Roma.de confecta.d.4.vbi dicitur.Romanus Pontifex non attendit hominem, qui baptizar, sed spiritum Dei subministrare gratia baptılmi, licet pagano sit qui baptizat. & .t. q.1 cap. Si iustus tuerit. Non est de hoc dubiu apud fideles, & oppositu dicere ell error Vuiclefilta. Sed de hæreticis ministris fuit olim al tercatum inter doctores, an conferrent yera fa cramenta ! Vnde Cyprianus cum episcopis provintiæ Africæ, & aliarum duarum, Cartha ginem conuenerunt, vbi Cyprianus determinauit, quod ab hæreticis baptizati essent rebaptizandi, & perseuerauit in ca opinione, vt patet, cap. Si quis inquit.1.q.1.&cap.quomodo exaudiet.decofee.d.4.Augu.aut.lib.vno de ba ptismo, dicit, quod siquid erroris ibi Cyprian? renuit, salce passionis ell remorii. Et de baptismo cotra Donatiltas.li.6.8.5 c.27.& in muitis alijs locis, dien quod concilii vninerfale re 119 ecclesiæ,post illud Carthaginese celebratu,determinauit, quod hæretici conferebantvera la cramenta, & ita ecclesia tenet. & in cap.ad abo lendum.de hæreticis. dicitur, quod qui aliter de sacramentis ecclessa sentit & docet, quam ecclesia Romana, hæreticus est. Et si Ambro, li br.deinitiandis rudibus, & habetur.1.q.1.c.no

fanat. dicat quod baptismus persidi non mundat, sed polluit: loquitur de baptismo Arriano rum, qui ponebăt aliam formam. sin nomine silij serui. Et eadem veritas diffinstur țanquă de side tenenda, & oppositam assertionem esse hæreticam in concilio Triden. sesso. 7. de baptismo. cano. 4. cuius verba sunt. Si quisdixe rit baptismum, qui etiam datur ab hereticis in nomine Patris, & Filij, & Spūs sancti, cum intentione faciendi quod facit ecclesia, non esse verum baptismum, anathema sit.

Ministres facrameta in pec cato mor tali, an peccet mortaliter.

QVAE KITVR, vtrum minister existés in peccatomortali peccet mortaliter administras facramentă! Resp.S. Tho.3.p.q.64.ar.6.quod sic: quia est notabilis irreuerentia diuinorum contra preceptum iuris naturalis. Admonet ta men Caician.hoc esse sanè intelligendum. Nã adhoc quod ralisactio fit mortalis, requiruntur tria: Primo, quod sit minister, ita quod faciatactureligionis.Ex quo paret contra Adria num,quod qui eleuaret holtiam iacentem in luto, non peccaret, etto esset in mortali, quia il la actionon est ministri in quantum minister est. Secundo requiritur ad hoc quod sit morta lis, quod actio illa sit sacramétalis.i. quod pro cedat à sacramento. Vnde diaconus in mortali legens euangelium peccat mortaliter, quia illa actio procedit à sacramento ordinis, & termi-

natur

natur ad eucharistiam. Tertiò irreueretia ista estmortalis ex genere. Et cum secretè, & sine solennitate in necessitate haptizat in mortali, peccat venialiter tantum, quia facit id in persona alterius, & non ve sacerdos.

Q VAERIT V.R, an liceatrecipere sacramenta à malis ministris, scilicet à concubinarijs,&c. Sanct. Tho 3 p.q.64.ar.6 in solutioni bus argumentoru. &. 4 dillin. 5.q.2. tractai hac materia. Respondeo, quod duplex potest esse minister malus, vnus qui toleratur ab ecclesia; quoniam scilicet non est excomunicatus, nec præscisus, & àtali licituestacciperesfacramen ta. Nontamen (v.t bene notat Caieta.) licet et inducere ad conferendum sacrametum, nisiin duobo casibus. Primo, quando ipse tenetur coferre sacramentii illud, puta quia est curatus, & dominica die possum eum inducere ad cele brandum, licet sir inmortali: quia ego vtor iu remeo,& exigo quod ipse potelt bene facere: & si male agit, pse viderit. Secundo in atticulo necessitatis quado in perículo mortis egeo baptilino, polliun inducere tune miniltrii qua tunuis pessimumad conferendu mihi sacraine tum. Alter potest esse minister malus, qui sit ex comunicatus, & præscisus ab ecclesia, & à tali nonlicet recipere baptismi, se proinde necaliud quoduis facramentu. Has duas ppositio-

Sacramê taâ malis mini stris reci pere an sic licitů

## De Baptisino.

11 50 m

nes ponit S. Tho. Caieta. Durad. Palud. Adria? & Scot.quiaddit, quod fifim in extrema necel fitate, & egeo baptilino, & funt duo qui polsut me baptizare, scilicet laicus bonus, & sacerdos iniquus, potius debeo inducere sacerdotem ad mebaptizadum, quam seculare: & bene dicir, nam laicus no est minister sacrameti baptismi nisiin defectusacerdotis. Tempore verò neces ditatis licitum elt etiam suscipere sacramentu baptismi ab excomunicato, & presciso, vt bene dicit S Tho. & Scot. nam talis minister solo iurepositiuo impeditur abadministratione facramentorum, sed in casu necessitatis est pro ceptă de jure divinovtille baptizetur, & quod ille cum baptizet,ergo. Et ita determinatur in c.Si qué fortè. &.c. Subdiaconus. 24. quæst. Et August allegatur ab Adriano in libro de vno baptismo, de quodam qui in extremis ab hære zico est baptizatus. Super quo Augustinus ait, non solum quod secirnon improbam, sed etia securissime & verissime laudamus. Possunt er go, & tenentur in articulo necessitatis ab hære ticis, excommunicatis: prescisses suscipere lacramentum baptilmi,vt dictum elt.

Hoc auté quod diximus non esse licit i reciab exco-pere sacraméta ab excomunicatis, intellige de munica-solis illis qui nominatim sunt excommunicati, sis, an si-vel ob notoriam percussione clerici. Sic enim determinatum eltin concilio Costantiensi, & ceat sain concilio Basiliensi. Cum alijsvero excemunicatisidem iudicin eit, sout de miniteris pec ta recipe catoribus non enim tenemur eos vitare, etiam in participatione sacramentorum, nisi sicuti malos minutros, non inducedo cos finenecessi tatead sacramenta conferenda.

Q næritur, an ad baptizandii puerii expectá da fit eius natiuitas ex vtero: Resp. secundum in ve oes doct quod sic. & habetur de confect.d.4.c. matris sit qui in maternis. Verii est quod si manu obste-baptizan tricis posset realiter mitti aque, & verba dican dustur, quod effet verus baptisiu?. Si aut perielito tur puer nasces, & appareat caput, baptizetur, &cerit verus baptifinus, vt ait S. Tho.3.p q.68. art.11.4.vbi ait, quod si esset oninino natus, sufficeret mitti aquam in caput, ergo. &c. Si auté alia pars apparcat, scilicet pes, vel manus, dicir S. Thom. Dorand. Palud. & est communis opinio, quod licet non sir certum an effet verus baptisinus, baptizadus tamen est, & postea si nascatur debet iub conditione iterum bapti zari. Palud.contendit probare quod certifsi. me erit baptizatus, licet non intingatur aqua nisi pes, vel manus. Sed tamen non est ita certum, vt ipse putar. Panormitanus & Innocentius in cap. Debitum, de baptismo, videntur sentire, quod quelibet pars sufficiat ad

Mulier na prægnes ex condemnata ad mortem, ni vel pro- qu pinqua da an fit ape riéda vr parte ba ptizetur, lo

baptisinii,& verè est in hoc magna apparétia. Q'V AE RITVR, quid faciédii est de preg nante damnata ad morte? Respond, quod eit expectandus partus Patet in lege negat. ff. de statu hominum. & in lege prægnantis. ff de pe nis. & aliudfacere esset grande sacrilegiu. Sed quid silla ægrotet ad mortem, an sit aperienda vt fœtus baptizetur! Respondeo, quod tem poribus noitris quidam medicus consuluit, v t fieret scisio, sed pessime procul dubio:nam nul lo modo licer.non enim funtfacienda mala ve veniant bona: & non potelt oinnino esse certa mors matris: & dato quod esfet certa, aperire ea viuenté esset occidere eam, quod est imma no sacrilegiji. Posteà verò cu mater moriatur, aperieda ett, & puer si viuº reperiatur, baptiză dus, vt in lege.polthum9.ff.deinoffic.teltame. Solinus dicit de Iulio Cæsare, quod sicfuerit ab v tero matris extractus. & idem dicit Palud. Sed hoc non eit verum de Iulio Cæsare, sed de alijs Cæsaribus.

Pueri an fint statim baptizandi.

Quæritur, quo tempore sint pueri baptiza di Respondeo secudum S. Tho. quod statim. Quia ratione baptismi, Deus & angeli habent maiorem curam illorum: non dico statimisea dem die. Est enim magna abusio in nostris teporibus, quod semper antequam puer ducatur ad ecclesiam est baptizatus, si timeretur eius

mors

mors & effet periculum, bene quidem: sint aut, melius est v t in ecclesia baptizetur. Si asit adul ti sint baptizandi non debent diu differre bap tismum propter pericula interim imminétia: debent tamen prius initrui in fide. Tempore etiam interdicti licitum est baptizare, v tpatet in cap quoniam, desententia excommu.li.6.

Quæritur, vtru ad baptismum requiratur intentio baptizantis! Respondeo secundum S. Tho.3.p.q. 64.ar.8.& secudum oes doctores, quod sic, & est secundum sidé ita tenendum, & opposita affertio est hæresis.vt diffinitur in bapriza Concil. Tridenti. sessio. 7, de sacramentis in ge nere.cano.tt.cuius verba funt. Si quis dixerit in ministris dum sacramétacoficium & conferunt non requiri intentionem, saltem saciendi quodfacit ecclesia, anathema sit. Idem fuit dif finitum in concil. Floreti. lub Eugenio. 4. cui? verba sunt: Hæc omnia sacrameta nouæ legis tribus perheiuntur. f. reby tanquá materia, ver bis tanquá forma, & persona ministri conferen tis sacramétum cum intentione saciendi quod facit ecclesia. Quorum triusi aliquod desic, no perficitur sacramentum. Præterca cadem veri taspatet.Nam quando ad vnii concurriit mul ta, oportet quod sit aliquid per quodex illis multistiat vnum. In baptisino auté concurrût multa,scilicet materia & torma, baptizans,& bap

35 an in ba prismo, regtatur intentio tis.

baptizatus,&c Ergo oportet cûm sacraments firvnum, quod per aliquid fiat vhum: sed non videtur quomodo aliter fiat vnu, nisiper hoc quod applicatur ifti per intentionem:ergo in tentio requiritur. Ité oportet quod baptilinus sit actio humana,nam si infanus baptizaret,no esset baptismus sed non potest esse actio huma na fine intentione, ergo requiritur intélio faciédi quod ecclefia intédit. Requiritur intétio baptizádi,nec quado baptizat requiritur actu alis intétio, sufficir enim virtualis. i. quod pris volueritbaptizare, licet tiic quando baptizat cogitet de impertinentibus. Furiosus vero bap tizare non potest, quia non habet intétionem quæ requiritur, vt dictu elt. Si aut facerdos pu tet se baptivare Petrum, & baptizat Martinu, quia iam intendit baptizare, verè baptizat, licet erret in persona. Îmo quauls erret in sexu, putans se baptizare Franciscii, & baptizat loa nam.contra Hostiens.

36 Baptilsnus an possir iterari. Quæritur, an baptisinus possit iterari? Res pondeo seenndű omnes doctores quod no, & ita est de side tenendű, vt disnitur in cocil. Tri dent, sessio. 7. de baptismo. cano. 11. cuius verba sunt. Si quis dixerit verű & ritè collatű baptis mű iteradum esse illi qui apudinsideles sidem Christi negaucrit ciun ad pæntetiam couerti tur, anathema sit. S. Tho. 3. p. q. 66, ar. 9. tractat

dehoc. Et patet, qui ad Ephe. 6. dicitur, Vna fi-des, vnu baptisma. Et ad Hebre. 6. Impossibile est enim eos qui semel sunt illuminati, &c. & prolapsi sunt, rursus renouari ad penitentiam. Quidahæretici hunc locum intelligebant de pointentia. Contra quos Augustin.lib. de vera & falfa pænitentia.c.3. oftendit prædictum lo cum necessario esse intelligedum de baptismo. Similiter Damasli.4.c.i. Nam si deponitetia intelligeretur, effet cotra illud cuangelij. Mat. 18.no dico septies, sed septuagies septies. Et est determinatio ecclesia, de consecr. d. 4. cap. Rebaptizare. & funt verba Augustini ad Maximi anum, Rebaptizare hæreticum homine omnino peccatum est, rebaptizare auté catholicu. immanissimum scelus est. Habetur etiam J.q.: 1.c. quod quidá. Est autem secundum S. Tho. multiplex huius ratio. Baptising enun est quedanatiuitas, & regeneratio: sed homo in vita corporalinon potelt semel iam natus denuò nasci, ergo nec in vita spirituali.item in baptis mo comorimur Christo, vt dicitur Roma. 6, Sed Christus tantă semel mortus est, ergo. Ité baptilinus imprimit charactere indelebile, ergo.lta quia dato est in remediu cotra originale peccatii, sed hoc peccatii seinel diinissii no pot redire, ergo nec baptismo potest iterari: quod si reiteretur nihil omnino yalet secadobaptismo.

Qui autem.2. baptizat, manet irregularis, vt patetin cap.ex literarum, de aposta. Et est notandum, quod baptilinus no debet iterari, nec absolute, nec sub conditione, si costat quod an tea sit baptizato: ctenim qui baptizaret sub coditione cum qui iam est baptizatus,irregulari tatemineurrit, vt patet ex verbis Augusti.que Magilt.senten.adducit 4. distin.6. dubitás,an qui ludicre baptizaret, confert verum baptismum. Ait Augustinus implorandum esse diui num auxilium gemitibus,&orationibus.Si au tem anxiabatur Augustino, quomodo licet rebaptizare etjam sub conditione? Est pessima abusio in partibus nostris rebaptizare sub con ditione, sed débet parochus diligéter quærere, an puer sit baptizatus & si copererit quod sic, nullo modo debet eum rebaptizare: si constet oppositum, debet eu baptizare. Si aut sit verè dubium, determinat ecclesia.c.2. de baptisino, quod baptizetur sub coditione. Me præsente adductus est quidapuer ad baptismum, & qui busdam dicentibus eum iam esse baptizatum, alijs vero hoc ipsum negantibus, adinonui cle ricum, vt quæreret prius veritatem, qui dixit mihi, O Pater non curetis expectetis modicu, & videbitis, quid ego facio. Hæc dicens arripuit puerum, & ait, Alphonse, Si tu es baptizatus,ego non te rebaptizo: sinon es baptizatus,

cgo

ego te baptizo in nomine patris, & filij, & spus fancti. Hæc est magna abusio, nec toleranda.

Quæritur, an baptizato puero secrete de- Baptiza beant repeti solennes illæ cæremoniæ, & be- tus secre nedictiones ecclesiæ! Resp. quod sic, vtait Pa- 10 debet lud . & est comunis sententia. Sed quid si cre- publice dens curatus ja puerű esse baptizatum, dixit so benedici lenniter omnia illa quæ cocomitanturbaptifmuin fine immersione tamen:an postea sciens illum non fuisse baptizatum, debeat baptizare sine solennitatibus predictis! Respo, quod no. sed debet de nouo soléniter baptizare, quia solénitates non sunt de essentia baptismi. De ritu Baptismi, an sit coueniens? consule S. Tho. 3.p.q.66.ar.10.& de catechilino, exorcismogia 3.p.q.71.Quanti autemhabendi sint ritus sacra mentorum qui per ecclesia funt recepti & approbati, vide & podera in diffinitione celeber rima concilij Tridentini, selsio 7. de sacrame tis in genere.cano.13.cuius verba sunt. Si quis dixeritreceptos & approbatos eccles. a caiho lice ritus in solenni sacrametoruma dminiltra tione adhiberi consuetos, aut conteni, aut fine peccato à ministris pro libito omitti, aut in no uosalios per quencunq; ecclesiarum pastoré murari posse, anathema sit.

Quæritur, an in carechisino puerorum, quá An abredo respondent pro eis, abrenuntio, sit ibi noua núriatio

obli-

baptiza- obligatio pueri, an sic maneat puer obligatus ti lic vo- ficut si fecisset votă. Respon, quod Durandus videtur dicere quod sic. l'alud.tamen bene dicit,quod ibi nulla elt obligatio, etiain si qui baptizatur sitadultus. Non enimintendit ecclesia obligare cos de nouo, sed v tacceptet ca ad quæ tenetur Christiani. Notandum etia quod in catechismo contrahitur quædam cognatio spiritualis inter susceptorem, & susceptiiinter patrinum vero filiosq; eius & baptizatum con trahitur affinitas spiritualis. Si autem non bap rizetur. sed fiant tolennitates tantum, contrahi t ur etiam affinitas, sed imperfecta: na prima di rimit matrimoniii, non tamen. 2, vt habetur de cognatione spirituali.c.5.

Materia &forma baptism debent fi currere.

tuni.

Anin sacramento baptismi, oporteat simul concurrere materiam & formá baptismi? Refpond. secundum omnes quod sic. Pater ex Augustino, & habetur capi.detrahe.i.q.1.2cccdit verbum ad elementum, & fit facrametum. Ifta autem simultas secudum Scotum intelligitur modo humano:quia cuangelistæ loquitur ho minibus, ac proinde satis eil, quod materia & forma fint fimul, eo modo, quo aliqua dicuntur esse simul apud homines. Non credo tamen quod requiratur quod antequam immer sio aquæ finiatur, incipiantur verba, sed sufficit quod poltquam dixit, Ego te baptizo in nomi-

ne

ne patris, & filij, & spiritus sancti, mittatur ao qua . Nec de hoc dubito, iam enim iste est bap tizatus in nomine patris, & filij, &c. ficuti in euangelio præceptum ett. Et hæc de baptilmo.

## SEQUITUR DE SAcramento Confirmationis.

De Sacraméto Confirmationis tra Etat Magister sentent. 4.d. 7.& S.Thom.3.par.quæst.72.&c.

V AE RITVR ante omnia, an Confirmatio sit à Christo institu- Costem cofirmatio no fuit instituta à Chri sto, nec ab Apostolis, sed ab ecclesia, hoc tenét Alexander de Ales. 4. par . q. 23. membro. 1. & S. Bonauentura.4.d.7.& Alexander ait, quod co sirmatio suit instituta in concilio Meldensi. Opposituin tenet oinnis schola theologorum. Opinio tamen Alexandri no est haretica, quia non negat confirmationem esse lacramentum. sed dicit quod Christus habens potestaté con

Christo instituta

# De Confirmatione.

dendi sacrameta, comunicanit illa ecclesie, Sed nos dicunus confrmatione inflituta effe à Chri tto,nam apostoli confirmabant, vt patet Actuu .8.& 19.Et cofirmati recipiebant spiritum fan-Etű etjam visibiliter: & non legimus quod ipsi apostoli hocinstituerunt, ergo. Et quod fuerit ante concilium Meldense, patet, de consec.d.5. vbi Melchiades, Vrban?, & Fabian?, antiquissi mi pontifices loquuntur de confirmatione, sicut de re in ecclesia consueta. Et S. Clem. qui Petro successit in epitho.3.ad vniuersos,& Cy prianus in concil. Carthagi. & Hierony. aduer fus Luciferian. Cum autem facrameta fint instrumenta nostræ redemptionis, quá Christus operatus est viq: ad resurrectione, oportet dicere omnia sacramenta instituta fuisse ante re furrectionem Christi. Instituit ergo Christus hoc sacramentum. Ioan.16. quando promisit apoltolis spiritum sanctum quo confirmarentur virtute exalto. Illaenim missio spirity san eti in Pentecolle, vel fuit sacramentum confir mationis, vel habuit locum eius.

Quodautem confirmatio sit sacramentum verè & propriè, & quod sit à dio nostro Iesu Christo institutum, est ab omnibus sidelibus tanquam de side sirmiter tenendum, ve iam superius diffinitum est, cum de sacraments in comuni ageremus quæstio. 4. & 5. Item hoc idé probatur ex eodem concil. Tridenti. sessio.7. de confirmatione, cano.1, cuius verba funt. Si quis dixerit cofirmatione baptizatorum ocio famcæremoniam esse, & non potius verum& proprium sacramentum, autolim nihil aliud fuisse quain cateolicsin quandam, qua adolescentiæ proximi, fidei suæ rationem coram ec-

clesia exponebant, anathema sit.

Q uæritur,quæ sit materia huius sacramen ti! necessario enim est danda in eo aliqua materia, vt patet ex ritu eccles. & auctoritatibus cionis est fanctorum, & quia omnia alia facramenta con chrisma. stant ex materia & forma: ergo etiam hoc. Et oppositum dicere esset temerarium,nam in for ma huius sacramenti signatur materia, dicitur enim, Configno te figno crucis, & confirmo te chrismate salutis. Respond. quod materia huius sacramenti elt chrisina. Vt patetex diffinitione concilij Florenti. sub Eugenio. 4. vbi sic dicitur. Sacramenti cofirmationis materia est chrisina confectum ex oleo & balsamo per epis copum benedicto. Hoc vocabulu chrisma est Græcu,& accepit ecclesia illud ex Dionysio. cap.4. deecclesiastica hierarchia, & significat vnguenrum compositum ex oleo & balsamo. vt patet in c.vno. de facra vnctione. Balfamu autem necessarium elt in materia confirmatio nisnecessitate præcepti, vt patet ex capi. vno.

## De Confirmatione.

Balfamű nó elt de necelsita te facraméti cofirmatio nis.

& cap.nouissime.de confect.diffin.5 & cap.1. de sacramentis noniteradis, & exritu ecclesie. Non est autem necessarium necessitate sacramenti nam balfamum elt in fola Syria terra paganorum, & difficulter potettinueniri, & no videtur quod materiam tam arduam voluerit Deus esse materiam sacramenti: non est ergo, necessarium de essentia sacramenti, sicut nec aqua in consecratione sanguinis. Hoc tener Caieta.;.p.q.72.arti.2. hoc etiam probatur ex capia.paltoralis, de sacramentis non iteradis. vbi habetur, quod quidam per errorem fuit co firmatus oleo benedicto fine balfaino,& quæsitum elt, an esseriterandum sacramentum: &. responsum est, nihil esse iterandum, sed caute supplendum quod incaute sue ratomissum. Si illud fuit sacramentum, ergo chrisma non est denecessitate sacramenti: si autemnon debuit iterari,ergo certe fuit facramenti, licer polted propter præceptum chrisinate vngeretur. Cre do ergo probabilisime quod Chritina non est de essentia sacramenti confirmationis alias emin raro effet facramentum, nam ctiam puto, negotiatores deciperenos, vendentes non bal samuin pro balsamo.

Queritur, an sit necessaris, quod chrisma Chrisma sit consecratum: Respond, quod sic. Ita tenet în consir Scot. Durand. Palud. Marsi. Syluest. Florenti.

85

&omnes, & videturide sentire S. Tho 2 piq. 72.articul.3.vnde si chrismate non consecrato per errorem quis confirmaretur, non effet con firmatus,nam Christus hoe instituit, quod patet ex ritu ecclesiæ, & autoritate antiquorum do storum. Cyprian. in opusculo de vnstione chrismatis, & Dio. 14 sius, cap. 4. de ccelesiasti. hierarch.Ratio huius assignatur à S. Tho. Ricard. Alexand. & Bonauen. Quia en sacramen tum sanctisiect actione, oportet vt in se sit sanctum: & propterea congruu fuit veipfa materia habeat in se san Aistication E. Sed ett differ Etia inter materias facrametorum, nam aliquas fanctificauit Chriftus immediate, vt funt materiæ illorum sacramentorn, quibus Christus elt vsus, scilicet, baptisini, & cucharittiæ. Aliorii vero sacramentorii quibus Christus non est v sus, materias no sanctificauit, vt materia con firmationis,&c.Et ideoneceile eit, quod tales materia colecretur. Et licet Christus receperit vnetionem à Magdalena, & insepulchro,il lud fuit modo humano, nó facramétali vel spi rituali,vel adaliquem effectum spirituale: sicut sanctificauit aquas in baptismo, non tamé quado bibebat, nec pané quando comedebat.

Sed vtrum debeat ab episcopo chrisma con fecrari. Videtur quod sie, vt patet in prædicto e.vno. d sacra vnetione. & cosecratur in die ce

fe confe cratum-

debet el-

Chrisma deher ab episcopo consecra

#### De Confirmatione.

næ,& quolibetanno renouatur.Vtrum autem papa possit communicare cosecrationem sin plici lacerdon! Credo probabiliter, quod sic, & tune non esset de essentia sacramenti quod confirmatio fieret cum chrisinate ab episcopo confecrato, vinotuin eft.

Quæritur, quæ sit forma sacramenti con-

confirma tion!s.

Forma fa firmationis! Refp. quod hæc, Configno te figno crucis, & cofirmo te chrismate salutis. Hoc tenen omnes doctores, nullo excepto. Et ita ha betritus ecclesie, & auctoritates sanctorum. Et siapostolinon utebantur hac forma, vt patet Actuum S.hocideo fuit secundum S. Tho. & omnes,quia oleum ponitur in confirmatione pro signo visibili: sed tune miraculose sebant figna vilibilia,& ideo non vngebant confirma tos. Item propter irrisiones infidelium vitan das,esset enun ridiculum apud insideles, si vngerentur confirmati, & ideo folum confirmabant per manuum impositionem. Cessantibus aute illis signis visibilibus miraculose sactis, v fi sunt muteria & forma prædictis.

In confir matione imprimi tur chara éter.

Imprimit autem confirmatio characterem, vt patet ex concilio Florenti. sub Eugenio 4. cuius verba funt. Inter hæc septem ecclesiæ sa cramenta tria funt (scilicet, Baptisinus, Confir matio,& Ordo) quæ characterem, id est spiri tuale quoddá signum à cæteris distinctiuum,

impriment in animamindelebile. Vndeinea dem persona nullum horum trium sacramentum reiteratur. Idé patet excocil. Tridet. sessi. 7. de sacramentis in genere.cano. 9. vbi sic dici tur. Si quis dixerit in tribus facrametis baptil-·mo,scilicet,cofirmatione,& ordine non impri mi characterem inanima, hoc ett, fignii quoddam spirituale & indelebile: vnde ca iterari no possunt, anathema sit. Qui autem bis cofirmareteundem, peccaret quidein, sed iamen no efset irregularis, quicquid dicant canonislæ. Quia nullus textus in sure ponit hanc penam. Et pater ex cap. dicto de confecr.d.5. vbi litiné tio desteratione confirmationis,& non ponitur pœna irregularitatis, licet prohibeaturite ratio. Sed quare posita est pena irregularitatis iterantibus baptisinum, & noniterantibus cofirmationem. Respon, quia antiquitus suit cotentio & hæresis de iteratione baptismi, no au tem de cofirmationis repetitione. Et ideo hoc fecundum noluit ecclesia ita itricte phibere, & punire, sicut primum.

Quæritur, vtrum quis possit cossinari an tequain sit baptizatus Respon, quod non, & si siat nihil sactificativt habetur in cap. Si quis; de presbytero no baptizato. vbi precipitur, quod denouo baptizetur, & iterum ordinetur. Etca dem est ratio de consimuato, & non baptizato.

Confirmari nemo potest ante baptismum.

#### De Confirmatione.

Et cap. venies de presbytero non baptizato, di cit ir, quod haptismus elt fundamet i omni ila . cramétorii. Si auté quis ordinaretur ante cofir mationem, male faceret, sed th factu teneret.

Quaritur, an confirmatio conferat gratias In confit Respond, quod sic Et ita tenendi est tanquain matione deside quia elt sacramentum. Item quia sic excofercur presse diffinitum est in concilijs, v t habes supe rius.qo.6.cum de sacramétis in communi age remus. Item patet ex cócilio Tride. sessio. 7. de confirmatione, cano.z. cuius illa funt verba. Si quis dixerit iniurios esse Spiritui sancto cos qui sacro confirmationis chrismati virtute ali quam tribuunt, anathema sit. Imo confert maiorem gratiam quam baptismus. Quia iam in confirmatione fit miles, & roboraturad defendedam fidem, quam in baptilino recepit. Et ita dicit Palud. & omnes. Et de confecra distin.5. c. de his, dicitur, quod confirmatio est dignius facramentum quam baptismus, & maiore veneratione dignum.

48 An OIL nes reneanrur co firmari.

Q uæritur an omnes debeant confirmari? Responsecundum docto.omnes quod sic Et patet de consec. distin, 5. cap. Omnes fideles, & cap. Vtieiuni. vbi dicitur, nunquam erit Chriitiano nisicosirmatione episcopali sucrit chris matus. Sed vtrum sit denecessitate salutis hoc sacramentum'. Respond, quod stando in jure

divino non est praceptum, nec invenitur in ex uágelio locus obligatorius, sicut inuenitur de baptismo,poenitentia, & eucharittia: verum est quod contempus eius est peccatum mortale: contemueret verò qui nollet illud recipe re,quia non vultobedire & putat nullius meriti este, & valoris. Hoc esset mortale secudum oinnes & S. Tho. 3.p. q.72.ar. 8. dimittere auté illud exnegligentianó effet mortale contra jus diuinum, qualiscunque negligentia sit etiam crassa. Stando auté in jure humano, Adria. & S. Tho. tenent quod non est præceptum, & ego ita credo, licet oppositum teneat pene omnes, Scotus. Palu. Maio. &c.

Quæritur, qua ætare dandum est hoc sacra mentum? Resp. quod Marsilius, & quidam alij, Qua aca dicunt, quod expectanda est atas.12 annorum, matio est fed credo ex S. Thom non effe necessarium ex suscipipectare v sum rationis. Idem ait Gabriel & An enda. toninus, & Sylueft. verum est quod B. Antonie nus dicit bonuin esse expectare septenniu pue ri, propter periculum reconfirmationis, vt scilicer confirmatus meminerit se esse confirma-

mim.

Quæritur, an solus episcopus possit hocsa cramentu conferre! Quærithoc S. Tho.3.p. q.72.ar.11. Respon, quod licet de hoc sint variæ possit co opiniones, dicendum tamé est cum S. Thom. firmare.

episcops

### De Confirmatione.

Alexad. & Palud 4.d.7.q.4. & Marsi. 4.quest.5. quod propria autoritate no potest simplex facerdos confirmare, & si tetet, nihil faciet Nihilomin' ex comissione Papæ quilibet sacerdos posset costrmare. Hoc patet autoritate ecclesie exfacto Gregorij, vthabetur. 95.d.c. peruenit, (au Gregorius) ad nos quoida scandalizatos fuisse, quod presbyteros prohibuimus cosirina re.Et post diest ad Ianuariú.Et si de hac realiqui cotriltantur, vbi episcopi desint, concedimus quod presbyteri fignent infrote baptizatum.Et in concil.Floreti.sub Eugen 4. in extra uagant.de v mone Armenio. initruendo Arme nos,numerantur septé sacramenta, & secundu est confirmatio, cuius ordinarius minuter est episcopus. Ité idem diffinitum est in cocil. Tri denti. sessio.7. cano.3. cuius hæe sunt verba. Si quis dixerit sancte, confirmationis ordinariu ministrum non effe solum episcopum, sed que uis simplicem sacerdotem, Anathema sit. Nihi lominus ex dispensarione sedisapostolice, & rationabili causa simplex sacerdos potest hocsacramentum ministrare.

De ritu
cofirmationis &
fuscepto
re confir
mati paerino.

Circa ritum hums facramenti, vide celeber rimam diffinitione concilij Tridenti de facra mentisin genere felsio 7 cano 13 fupra quæst. 36 vbi de baptisini ritibus agebatur Et est notandum, quod susceptores confirmandi, seu pa

trini debent esse confirmati. vt patet de cosecd.4.c.in baptisinate. Et si patrinus non confirmatus teneat, no oritur inde cognatio spiritua lis,quæ alias oriretur: quia non cit verus sufceptor. Quilibet autem cofirmatus potelt effe patrinus,nisivir vxoris, & vxor viri. Si vir tamen teneat v xorem, inde oritur affinitas: & fi scienter fecerit, non potest petere debitum, tenetur tamen reddere. Et contrahitur in hoc sa cramento tanta affinitas, quanta in baptisino. Et no possunt esse succeptores plures, sed vnus, & debet esse alius quam in baptisino. Quod au tem fiat signatio infronte, non videtur esse de essentia huius sacramenti. Quia in euangelio non legimus, nisi quod imponebant manus su per illos. Quod autem fiat per moducrucis, patet esse necessaris, quia in forma dicitur, cofigno te figno crucis. Oleum etia necessarium eft, & ritus ecclesiæ tenet quod cofirmatus no lauet oleum per.7 dies:sed hoc no est de essentia. Et hæc de sacramento Consirmationis.

# SEQ VITVR SACRAL mentum Eucharistia.

#### De Eucharistia.

TDe Sacramento Eucharistiæ tra ctat Magist.sentent.4. distinct.8. & S.Thomas.3.part.quæstio.73. Et ante omnia.

Euchari. Ria ell fa Cramentum. VAE RITVR, an Eucharistia ht sacramentum? Respon ab omn bus Christianis, quod sic, & maximum omnium sacrametorum. Ita

dererminatur in multis concilijs, & ideo hoc firmiter est de fide tenedum, vt habes superius de sacramentis in genere, quæst.5.item ide habetur in concil. Trideti. selsio. 13. capit. 2. Etecclesia cantat, Tantum ergo sacramentum, &c. Sed quid ett illud quod vocamus sacramentu, an sitactio ipsaputa consecratio, vel sumptio eucharistiæ, velahquid aliud ? Respond. ex S. Thom 1.p.q.73. articu.1.ad.3. & .78. arti.1. ad.2. quod nec colecratio, nec sumptio eucharistia, eit sacramentum, nec pars sacraméti: sed sacramentum cucharittiæ perfectum est id quod re manet polt consecrationem. Sicut enim colla tio baptilmi non ell sacrainetum baptilmi, ita nec confecratio cucharistiq elt sacramentum, necipla sumptio: sed species ipsæ, & corpus

Christisunt sacramentumive patet in c.penul. 1.q.t.v bi dicitur. Sunt auté sacramenta baptisma, chrisma, corpo Christi & sanguis: ecce aper . te dictum. Et licet sub diversis speciebus conti neatur corpus Christi, est tamen vnicu sacramentum, non vnitate naturali, cum species sacramentales differant specie, sed vnitate finis, quia omnia que in cosunt ordinantur ad vnii fine, scilicet, velad cotinendu Christum, velad

faciendam vnitatem corporis mytlici.

Quæritur, vtrum sacramenti eucharistiæ sit de necessitate salutis? Respo quod est præ Euchariceptu de eucharittia, vt patet Ioan. 6. Nisi ma tita an ne ducaueritis carnem filij hominis. Est etiam sa- firate sacramentum hoc denecessitate præcepti eccle lutis. siæ,vrdittinitu ett in c. Omnis vrriusq; sexus : : de punitentijs, & remissionihus. & longe efficacius ide elt diffinitum incocil. Trideti.fessi. 1; cano.9. cuius verba sunt. Si quis negauerit omnes & singulos Christi sideles vtriusq: fexus, cum ad annos discretionis pergenerint teneri singulis annis saltem in paschate ad comu nicandum juxta præceptum sanctæ matris ec clesiæ, anathema sit. Secundo dico, quod hoc facramentum non est ita de necessitate salutis sicut baptısımus. Nă nemo potest saluari sine haptismo realiter, vel in voto suscepto: & tamen sine Eucharittia possunt saluari multi,

vt de facto saluantur pueri baptizati, ac proin de non estita de necessitate salutis, sicut baptismus. Eucharistia autem interpretatur bona gratia, vt patet. 1.q. 1.c. multi. Ab alijs interpretatur, gratiarum actio. synaxis, communio, & sacrificium.

54 Pigura eucharistiæ.

Huius autem sacramenti potissima sigura, secundum S. Tho. suitagnus paschalis: Lutherus tainen irridet siguras huius sacramenti, & ossicium S. Tho. de corpore Christi, dicit com positum à summo Christi hoste, eo quod addu cit siguras, & miratur quare ibi non adduxerit siguram asinæ Balaá: sed dimittamus perniciosissimum hominē. Circa hoc multa bona di cit Gabriel in canone. lect. 55. vbi petens quare in canone si mentio de sacrissico Abrahæ, Abel, Melchise. & non de agno. Respond. hoc ideo esse sacrissica paschalis sacrissica allegatur sanctitas sacrissicatium, quæ semper placuit Deo: esus autem agnt paschalis non semper furtacceptus Deo.

Materia euchari-Itia panis triticeus.

Quæritur, quæ sit materia huius sacramen ti skespond. quod panis &vinum. Ita determi natum est ab ecclesia, cap. Firmiter, de summa Trinita. & side catholi. Et in concil. Carthaginens, Ethabetur de consec-d.2. c. In sacramentis. &c. Cum omne. &c. Cum Marthæ, de cele bratione missarum. Et patet, nam Christus hac

materia est vsus accepit (ait cuagelista) pane, &c.similiter & calicein, & non bibam amodò de hoc genimine vitis. Ex quo pater quod in calice continebatur vinum. Panis verò debet esse triticeus, ita quod in alia materia non potest conficievt ait S. Tho.z.p.q.74 ar.z. Ideinte net Alexand.de Ales.4.par.q.32. & Durand.4. dift.10.9.4.& Scot.diftin.11.9.6. Idein habetur in concitio Florenti. sub Eugen. 4. cuius verba funt. Sacramenti Eucharilliæ materia elt panis triticeus, & vinum de vite, cui ante cofecra tionem aqua modicissima misceri debet. Vnde omnis panis qui in coi modo loquedi vocatur panis, & elt ordinatus ad alimetii hominum, est sufficiens materia consecrationis. Ex quo sequitur, quod panis hordeaceus non est mate ria consecrationis nec potett in co consici hoc facramentum: quia non est panis, nec hordeu elt alimetum hominum, sed bestiarum. Panis auté siliginis (de centeno) quia verè est panis, & ad alimentum hominum ordinatus potest consecrari. Idé dicendum de farre, & spelta, si ex eis coficeretur ver9 panis, De farre dicit Pa lud. quod lufficit. De spelta dicit Antonin9, quod sufficit:sed quia hoc non est certuin, cre do esse temerarium cosecrare in alio qua triti ceo pane. De mayz apud Indos, dubium elt, an esset sufficiens materia, & ideo non est conse-

cran-

## De Euchariffia

crandumin co.In pasta autem ex tritico (enla massa) non potest fieri consecratio, quia no est panis, sed ex ea fit panis: & habet alias proprietates quain panis: hic enim nutrit, illa verò interficit.in agmidone etiam S. Tho. tenet quod no poteltfieri consecratio, & ta ego credo, alij ramen dubitant. Et Palu. 4.d.4.& d. 11.q.1.ar.4. dicit quod poteit in co fieri co secratio: sed hoc nullo modo est tenendum.

charistia:

Quærnur an panis consecrationis debeat esse azymus, idest sine fermétos Respo.S. Tho. zymonia 3.p.q.74 art.4. quod non est de essentia sacramenu, quod panis sit azymus: sed potest confi ci etiam infermétato, quia est verus panis. Coueniensmest quod quiliber cosecret secundu rită suz ecclesia. În ecclesia ant circa hoc non est vnus ritus solus,na Græci conficint in fermétato: y t dicit Grego.in registro. Sed cosuetudo latinorii cofecrandi in azymo couenica tior est qua consuctudo Grecorii. Na Christus celebrauitin azymo, vt patet Matth. 26. Prima ant die azymorum accesserunt discipuli ad Ic sum dicentes, vbi vis paremus tibi comedere pascha: Et Lucæ.22. venit a tit dies azymorum in qua necesse eratoceidi pascha. Graci verò propter deteltationein Nazareorum, qui puta bant legalia simul esse observanda cum evagelio:quia in lege Iudæorum comedebantur pa-

tiras.

nes azymi, ipsi elegerunt nó consecrare in azy mo. Etetiam vt expressius signisicarent Christum ex carne & divinitate factii. Vnde in hoc non funt heretici, nec peccant confecrantes in fermentato.

Quæritur,vtrumrequiratur certa,& deter minata quantitas panisad confectandum, vel An requi an posset sacerdos consecrare tantupanis,quá- ta quantum fibi placuerit ! S. Tho 3.p.q.74.ar.2. tenet quod nulla cit quantitas panis aut vini ta mag na ad consecrandum, quæ non possit esse mate ria huius sacramenti : sicut in rebus habetibus materiain, exparte finis determinatur quantitas materiæ, vt in domo: & in fabricatione na uis, ex parte intentionis determinatur quantitas. Ita etiam tenet Scot. Durand. Gabr. & omnes, & idem dicendum est de paruitate.

Quæritur tamen, an oporteat materiá esse præsentem: Resp. ab omnibus qued sic. Patet An opor ex facto Christi, qui cosceraust materia presen tear maté, accepit pané in sanctas ac venerabiles man9 suas, similiter & calice. Item patet: quia intétio cife præ minittri non potest dittincte dirigi, nisi super rem presente, cu omnis nostra cognitio ortum habeat a sensu: sed ad cosecrandum requiritur intentio ministri, ergo & præsentia materiæ. Item probatur efficacius ex titu ecclesiæ, quæ nunquam materiam absentem,&c.nec vnqu&

fentem.

visum est, quod aliquis sacerdos bonus aut ma lus tentauerit cotrariu facere: oportet igitur mareriam effe præsentem, & apud sacerdore. Cum enim sacramentum sit inititutum propter homines, illa præsentia requiritur in mate ria sacrameti, quam communiter homines vo cant præfentiain:&cum res quæ est post parie tem non dicatur apudnos præsens, nec etiam qua est retro nos: videtur quod non possit cofecrari.

ris . eft flix.

Quæritur, vtrum vinum vitis fit materia vinu vi hujus facramenti Respodetur, quod sic. Quia in vino vitis colecravit Christus, vt patet Mat thæi.26.non biba de hoc genimine vitis. Et ha betur cap. Didicimus. & c. Cum omne. de con fecrat.d.2. & in alijs multis locis.

In aceto iccrari.

Virum aurem possit consecrari in aceto? non po Respondetur omnino quod no. Et no dubium rest con-de hoc, quia non est vinu, sed corruptio vini. Licet gl.in cap. Sicut (el primero) de confecra. d.z.dicat cotrarium: sed misst falcem in messe 'alienam,& turpiter errauit,nisi intelligatur de vino aliquantulum corrupto (hocett, que tiene vna punta de vinagre) in tali enim cofecrari poteit:quia elt vinum veru. Sed vtrum pof-Mustum fet consecrari in vino contento in racemis, in mullo: Respondetur, quod no debet fieri: prohibitum enum ele in cap. Cum omne, de cofec.

secrari.

d.2. Secundo dico, quod nec posser sieri consecratio in tali vino: quia sicut pasta non est par nis, sed ex ea sit panis, itanec succus ille intra vuas contentus est vinum, sed ex eo sit vinu, se ideo non potest esse materia cossecrationis.

Quæritur, verum aqua sit miscenda csi vino? Resp. quod sic. Et habetur cap. in sacrams
to, de cosecr. d. 2. & ibide cap. scriptura. & cap:
cum Marthæ. de celebratione missarum, & in
multis alijs cap Estauté necessaria aqua neces
sitate præcepti, non tamé necessitate sacra

menti,vt tenent omnes theologi.

Dubitatur, an in eucharistia inaneat substa. tia panis & vini. Ad hoc S. Tho.3.p.q 75.arti.2. & omnes doctores dicunt quod non, & hoc de fide tenendum est. Et fuit determinată in concilio Constantien.ses.8. vbi condemnatus fuit Vuicleif, qui oppositum tenebat Et in cócilio Lateranensi in cap. Firmiter, de summa Tunitate & side catholica. I tem in concil. Tridenti. sessio.13.cano.2.cuius verba sunt. Si quis dixerit in sacrosancto Eucharittiæ sacramento remanere substantiam panis & vini cum corpore & fanguine domini nostri Iesu Christi, negaueritqimirabilem illam & fingularem conuersionem totius substantia panis in corpus, & totius substatiæ vini in sanguine, manerib? duntaxat speciebus panis & vini. Qua quide

Aqua mi scèda est vino in calice.

In cucha ristia no manet substantia panis & vini.

> I b villa c

conversione catholica ecclesia aptissime trans Substantiationem appellat, anathema sit. Desinit autem per consecratione esse ibi panis ma teria & forma, manentibus accidentibus, & in cipit ibi esse corpus Christi loco panis. Non tamen dicitur panis annihilari, licet nihil ipsius mancat,quia omnis motus accipit nome à termino ad quem, sicut vocamus calefactionem quado exaqua frigida fir calida, quia illa actio terminatur ad calorem. Cum igitur conversio ilta non habeat pro termino desitionem panis, sed præsentiam corporis Christisub his specie busideo non est diceda annihilatio panis, sed conversio: licet desinat esset materia & forma panis secundum se & quolibet sui. Disputatio viderur de nomine, sed hoc modo dicitur connenientius.

décia pa nis &vini.

Vtrumomnia accidentia panis & vini maneant in hoc sacrameto ! Sanctus Thomas.3. In eucha patte, quæitione. 75. artic. 5. respodet, quod sic, vt habes in concil. Tridentino, in præcedenti quæltione allegato, ea enim accidentia quæ nos in Eucharittia videmus, clarum est, quod erant panis. Et hoc congruit, quia horribile esser comedere carnem Christi in propriaspe cie . Et quia diminueretur meritum fidei : viderationes S. Thomæ, loco allegato. Manent etiam in hoc sacramento aliquæ proprietates

pa-

sio panis

panis & vini, nam homo sine miraculo nutritur eildem.

Vtrum prædicta conuersio sit instantanca, velsuccessiua? Respondetur secundii omnes Conuerquod fit in instanti: nam successio in rebus na turalibus elt velex defectu materia, vel for- & vini mæ,vel agentis : sed hic propter nihil ittorum est necessarium, quod fiat successiue, ergo fit in instanti. Et verba consecrationis sunt causa huius couersionis sed illa finjuntur in instati, ergo couersio fit in instanti, scilicet, in primo inităti non esse verborum. În cosecrațione autem hostiæ ex vi verborum est ibi corpus Christi, & etiam anima rationalis, quæ dat formă corporeitatis : est enim ibi corpus Chri sti, & etiam caro Christi, de qua antea dixerat, Nisi manducaueritis carne filij hominis: sunt & offa & fanguis, dicit enim Christus, Hoc est corpus meum, id est humanum, & per consequens caro, & sanguis, & ossa. Nam corpus humadum (vt dicitur.2. de anima) est corpus physicum organicum potentia vitam habes, cuius actus eit anima. Caro autem capitur pro materia, & forma, etiam cum accidentibus-Sanguis uero sub specie panis est, ex naturali cocomitantia, no ex vi verborum, sicuti, & ani ma,& divinitas ipsa.

Quæritur,viru Christus sit totus in totaho-

64

est rorus in tota in quali bet par-,24.

Christus-stia; & totus in qualibet parte hostim! Respondetur iuxta fidein catholicam, affirmatiuc. Sic enimexpreise diffiniturin concil. Florenti. sub hostia, & Eugenio. 4 Et tem in concil. Trideti. sessi.13. cano.3. cuius verba sunt. Si quis negaucrit in venerabili Sacramento Eucharittiæ sub vnaquaque specie, & sub singulis cuiusque speciei partibus, separatione facta, totu Christum cotineri, anathema sit. S. Thomas ingenue fatetur se nescire modum, que Christus est in hoc facramento, Alexand. de Ales. 4.p.q. 40. Altifio dorensis, Ricard. Bonauentu. Palu. Duran. Capreo.S. Tho. & omnes antiqui ponunt hac mo dum, & dicunt, quod Christus est totus in tota hostia, & rotus in qualibet eius parte, & quod omnes partes Christi funt simul cum qualibet parte hostiæssed non simul inter se, nam corp? Christi in holtia elt extensiue & septem pedii. Nec mebra Christi in hostia funnt simul, sed si cutin cælo. Quatitas enim habet duo officia, vnum eit separare partem ex parte subiecti, -ita quod caput sit extra pedes, & brachia extra crura.Alterum ell'extedere partes in situ in or · dine ad locum. Quantitas ergo in eucharillia exercer officium primum, non taine fecundii: nam si Chritti corpus non esset in hollia exté fum, non effet organizatum, nec cum figura, & Viueret ibi violenter. Hung etiam modum tec 23" net

net Scot. Maio. & Marsilius. Ex' quo sequitura quod corpus Christi in Eucharistia verè & sine sictione quacunque potest à nobis imagina ri, cuiuscunq; siguræ voluerimus. Et sic depin gitur crucifixus, co modo se habere, sicut si es set vnus puer tatillus, sicut est imago crucifixi in hostia: nam v bi sunt oculi imaginis, est oculus Christi, & vbi inanus imaginis, ibi & man? Christi, quomodocunque sigurata sit imago.

Hæc non est mala imaginatio.

Quæritur, an prædicta continentia & existentia corporis & sanguinis Christi & totius
Christi sub speciebus panis & vinî, sit vera &
realis. Respondetura firmatiue, & ita secundum sidem catholicam tenendum est. Ita enim
diffinitur in concil. Trident. sessio 3. cano 1. cuius verba sunt. Si quis negauerit in sanctisimo
Eucharistiæ sacrameto contineri verè realiter & substatialiter corpus & sanguinem vnà
cum anima & divinitate Domini nottri sesu
Christi, ac proinde totum Christu, sed dixerit
tatummodo esse in co, vt in signo, vel sigura,
aut virtute, anathema sit.

Queritur, an huius modirealis existétia & continentia totius Christi & partium eius in hoc sacrameto duret duntaxat pro tépore quo sacramenti est in vsu, hoc est, si sit ibi verè & realiter solummodo quado sacrametum sumi-

64

tur. Respondetur negatine, sed est ibi ab instati cosecrationis, & trassubstatiationis, vsq: du species ipse panis & vini desinat esse in rerum natura, & ita deside tenedum est. Sic enim disfinitur in cocilio Tridenti. selsio. 13. cano 4. his verbis. Si quis dixerit perasta consecratione in admirabili Eucharistic sacramento no esse corpus & sanguinem domini nostri Jesu Christi, sed tantum in vsu dum sumitur, non autem ante vel post & in hostijs seu particulis consecratis, que post comunionem reservantur, vel supersunt, non remanere verum corpus domini, anathema sit.

57

Quæritur, an in sacraméto Eucharistiæ, Christus sitadorandus adoratione latriæ nó solum interno cultu, sed etiam externo. Respondetur afsirmatiue, & ita secundum sidé catholicà sirmiter est tenendum. Sie enim diffinitur in con cil. Tridé. sesso, iz. cano. 6. cuius verba sunt. Si quis dixerit in sancto eucharistiæ sacramento Christum vnigenitu Dei filiū, non esse cultu la triæ etiam externo adorandum, atq: ideo nec sessiona peculiari celebritate venerandū, neque in processionibus secundum laudabile & vniuerialem ecclesiæ sanctæritum & consuetudi nem solenniter circungestandum, vel non publice, vt adoretur populo proponendum, & eius adoratores esse idolatras, anathema sit.

Ex

62

Ex quæstionibus nune proxime diffinitis cottatlicere sacram Eucharittiam in sacrario referuari,& licere item iplam ad infirmos honorifice deferre, & oppositæ assertiones hareses sunt, vt paterex Concil. Tridenti. sessio.13. cano.7.cuius verba funt. Si quis dixerit non licere sacram Euchanstia in sacras io reservari, -fed statim post consecrationem astantibus ne cessario distribuendum, aut non licere, vt illa ad infirmos honorifice deferatur, anathema fit, Excitdem item definitis quæstionibus liquet certissimumq: est Christum in Eucharitia ex hibitum manducari non tantum spiritualiter, fed etiam sacramentaliter.quod quide diffinitum est vbi supra cano. 8. his verbis. Si quis dixerit Christum in Encharistia exhibitum, spiri taliter tantum manducari, & non etiam facramentaliter, ac realiter, anathema fit.

Quæritur, vtru Christus moucatur in hoc sacramento? S. Tho.3.p.q.76.arti.6.ponit duas propositiones. Prima, corpus Christi in cucha riltia non patest moueri localiter per se, quia nonpotest transire ab vna parte hostiç ad alia. euchari-Secunda, ad motum hostie corpus Christi mo stiauctur localiter de peraccidens, sieut motis nobis mouentur ca quæ funt in nobis. Idem dicit Marsilius.4.quæstio.7.arri.3.dub.5.de alijs au

Heaturin

tem motib, alterationis, calefactionis, corruptionis, & similibus, dicit S. Tho. & Scot. quod non est ibi capax alicuius actionis, autpassionis naturalis, salte respectu alicuius extrinseci, respectu cuius habet se corpus Christi sicut si essetubitantia spiritualis. Et ita communiter tenentomnes: & hoc non est propter impedimentum Christi, sed naturaliter. Et sic in sacra mento hoc non est mobiliter Christus, niss solo motu locali. Et si corruptis speciebo desinat ibi esse corpus Christi, non tamen dicitur corrumpi, sicut nec ego desinens esse in hoc loco, dicor corrumpi. Manet igitur Christus tandiu in speciebus, quandiu manet substantia pa nis, & vini, si non essent consecratæ.

Christus an videri posit in eucha ristia.

Quæritur, vtrum Christus possit videri in hostia? Respod.ex S. Tho.3.p. q.76.ar.7. & naturaliter loquédo nullus oculus corporeus, pre teroculum Christi, potest videre Christum in eucharistia, nec ocul ocorporis glorifican. Idé dicit Scotus. 4. dist. 10. q.9. & Marsilio. q.7. ar.3. & Durand. dist. 10. q. q. & Secüdo dico, quod ocu lus Christi in eucharistia videt se existenté in eucharistia. Hoc S. Tho.3.p. q.76. ar.7. ad secü dum Et qui a litera est ibi mendosa, debet sic le gi. Ad. 4. dicédum, quod oculo corporalis Christi videt se in sacramento, non tamé potest vi dere ipsum modum existédi quo est sub sacramento.

metaquod pertinet ad intellectum. Tertio dico,quod oculus corporalis,tam viatoris,quam beati, per iniraculum poteit Christū videre in euchariltia. Hoc S. Tho. & conuenit etiá Scor. Ethoc de oculo corporali. Vtrum verò per in tellectum possit Christus videri, & eius mod? existends in hoc facramento? Dico cu S. Tho. loco citato núc, quod naturaliter loquedo nullus intellectus humanus aut angelicus, coniun étus aut separatus poteit cognoscere Christú in hoc facrameto feciidum quod est sub specie bus.Pater quia iste modus existendi est supernaturalis excedens totam naturæ facultatem. Secundo dico, quod beati videt hoc mysteriu, fed in verbo:nam cum hoc facramentii sit v nü præcipuum de substantia sidei, & visio corres pondeat fidei & spei.beati videt illud: sicut au diuimus enim fie vidimus in ciuitate domini Dei nostri.Psalm.47.

Quæritur, an quado in hostia apparet pue-rulus, vel aliquid aliud (sicut sæpe apparuit Grego. & l'aschasio) sit ibi realiter Christus? S. Tho.3.p.q.76.ar.8.dicit quod dupliciter po- tionibus telt sieri huiusmodi apparitio. Primo per mo- eucharidum trăseuntis, ita quod subito redit hoitia ad fuam propriam forma, & tunc à parte rei nulla est facta inutatio, sed solitin ex parte oculoru, & sensum nottrorii: sicut pphetis apparebat

raculofis appari-Stiæ fie Christu?

visiones animalium & bestiarum, quæ tamen non erant à parte rei. Fit autem hoc in euchari stia aliquando, vt sciamusibi esse corpus Chri sti. Secundo modo potest fieri talis apparitio perseucranter, & tunc à parte reisacta est vera mutatio specierum. Et si in forma carnis, aut sanguinis appareat, non sunt sumendæ prop-, ter horrorem species illæ, & quia humanis car nibus vesci illicitum videtur. Essent tamé præ dicte species adorande, sicutantea.

neat fine Subjecto in eucha riftia.

Quæritur, an accidentia maneant sine subiesto in hoc sacraméto, vel an species que sunt détia ma in hoc sacramento habeant aliquod subiectif. S. Tho.3.p.q.77.arti.t.& omnes concorditer di cunt, quod accidentia manent sine subiccto in hoc sacramento. Quia non sunt in pane, cum ille iam desierit esse. Nec sunt in corpore Christi, quia accidens migrare non potest de subic-Eto in subiectum. Et etiam quia Christus habet iam alia accidetia, necilta conueniunt illi. Et sic est determinată în cap. sirmiter. de sum. Tri nita. & fide catho. Quantitas aute est fine subiceto miraculose à Deosustentata. Aliæ vero qualitates,vraibedo,caliditas,frigiditas,&alię fimiles funt in quantitate fine miraculo, & fine speciali Dei cocursu. Sicut enim in actibus na turalibus principale agens ell subétantia, ramé non mediante se, sed mediante accidente: se in cau

eausalitate cause materialis, principale subiectum accidentium elt subtantia corporea, sed non immediate, sed quantitate mediate. Ettales qualitates sine miraculo nouo, habent suas operationes: na species vini consecrati frigefaciunt naturaliter si vinum erat frigidum: na frigefacere non conuent substantiæ niss frigiditatis ratione: cum ergo ibi sit srigiditas, naturaliter frigefacit. Sie igitur species consecratæ faciunt & producunt, qui cqui dagere & producere possent, si manerent cum substantia panis, & vini.

Quæritnr, vtrum vino consecrato possit misceri aliquis liquor non consecratus? & si ta lis mixtio fiat, an sittotti consecratti, vel pars, autnihil:velpars sic, & pars non! Hæcelt grauis difficultas S. Tho 3.p.q.77 arti. 8. ponit aliquas propositiones. Prima, si misceantur duo liquores diuerfarum specierum, si sint in quan titatesufficienti,& siat persecta mixtio, vtruq: corrumpitur,& fit vnum tertium. Secunda, fi misceantur duo liquores ciusdem speciei, & in quantitate sufficienti, vtrunque corrumpitur, & fit vnum tertium. Tertia, si vino consecrato apponatur tantundem aquæ, vel alterius liquoris, non manet ibi corpus Chri-Ri : iam enim non est vinum. Quarta, si 164

An uino confecta to possit miseri alius liquor-

vino cofecrato misceatur aliud vinum non co secratum eius de speciei in quantitate sufficien ti, non manet ibi corpus Christi. Sed hoc vltimum intellige quado per multum tempus, & per motum magnum (quodraro cotinget)fie ret persecta mixtio. Tunc enim no manerent partes vini consecrati, quia essent diuisæ subintrantibus alijs vini superadditi. Vnde post sumptionem sanguinis, ecclesia cosucuit acciperebis vinu, vt fi manserit aliquid sanguinis. assumatur. Dico ergo sine metu quod eria addito multo vino non cosecrato, manet ibi corpus Christi, & sanguis eius: & consequenter quod in secunda ablutione, melius erit assume re plus aquæ quain vini:quia tunc corrumpetur species vini.

Forma confecta tionis pa nis & vi-

Quæritur, quæ sit forma huius sacraméti. Respondetur secundi omnes, & est determina tio ecclesiæ in e. eum Marthæ, de celebratione missarum. & in concil. Florentino, forma cosecrationis panis est hæc, Hoc est enim corpus meum. Et forma consecrationis vini. Hic est enim calix sanguins mei, noui & æterni testamenti, mysterium sidei, qui pro vobis & pro multis est undetur in remissionem peccatorii. Et oppositu dicete est pessimus error. Et malè de hoc dubitat Erasino in annotatione. 1. Corinth. 11. v bi ait, y tinam Paulus nobis traderet

qui-

quib9 verbis sacer ille panis cosecrari deberet. Verè miror, non de erroribus horu gramatista rum, sed de corum superbia maxima, qui non habentes autoritatem pro se, reuocant hoc in dubiu. Sed illis dimissis, dicimus hac esse formain consecrationis eucharittia, qua v sus est Christus in vitima cona, Hocest enim corpus meum. Et ita etiam aperte dicit S. Cypria. de cœna domini in principio, & Ambr.libr.defacramentis, & habetur de cosec.d.2.c.conse.&c. Illa ant verba que precedunt forma confecta tionis, scilicet, Qui pridie qua pateretur, &c. licet Scot. dicat esse ita necessaria, vt sine ipsis esset dubia consecratio: melius in S. Tho.3.p.q. 78.ar.1.4.& Durand.d.8.dicunt no esse necessa ria,necessitate sacraméti, cum non sint forma: propter ordinationem th ecclesia non liceret ea prætermittere. In colecratione vero fangui nis calicis forma cft, Hic eft enim calix fangui nis mei.Hæc sola verba secudum comune opi nionem sunt sufficientia ad consecratione sanguinis. Reliqua verò quæ fequuntur, scilicet, noui & æterni teltaméti,&c. funt de perfectio ne formæ, & no de essentia sacrameti : sicut Et ego,in forma baptılini. Hoc patet, quia Græci ita consecrant sanguinem, nec ob hoc sunt danati ab ecclefia,& in miffali B, Bafilij illa fola verba tanquam forma crát jubeis literis scrip

ta. Scotustamen admonet quod sacerdos non debetintendere cosecrare per ilta, vel illa verbassed debet absolute cosecrare, dicens omnia illa verba, que sunt in forma, qua nunc ecclesia nostra viitur, Ly, enim, in vtraque forma non eil de essentia sacramenti, nullus enim Euange lista ponit illud: male tamen faceret qui omit reretillud. Potest etiam forma dici quacunque lingua: sed tamen variare illam, & alia lingua dicere, peccatum esset, licet sacramentum teneret.

pronoinconfecratione panis.

· Quæritur, quid demonstretur in forma Eu Quid de charistiæ perillud pronome, hoc? Resp. quod monstretlicet de hoc sint varia opiniones, tenendii tamen eft cum S. Tho 3.p.q.78.ar.5. & fup epift. 1. Corinth. 11. vbi ponit allquas propositiones. Prima, Tam Christus quam facerdos aliquid demonitrat per ly, hoc, quia alias verba no aplicarentur materiæ. Secunda, Perly, hoc, non demonstraturaliquid fingulare, & discrete: sed dicitur in generali & indittincte: & sensus eit, contentum sub his speciebus, est corpus meii-Sicur cum dicimus, Hic est calix, &c. intelligitur, contentum in hoc calice, est sanguis meus. Sicut quando demonstro marsupium, & dico hocelt aurum: sensus est, quod continetur hic est aurii. Sicetiam in forma signisicatur, quod cofinetur vel cotinebitur hic, elt corpus men. Idem

Idem tenet Ricar. 4.d. 8.q. 1. ar. 3. & Durád. d. 8.q. 2. ad primum argumentum principale. & Ca.pre. dift. 8. & . 9.q. vnica. ad argumenta cótra. 5. conclusionem. & Altisiod. & glos. super Mathæum. 26. & Marsil. 4.q. 6. Etest manifestum, nam illa forma, Hocetteorpus meum, nihil aliud facit, nisi quod corpus Christi cótineatur sub his speciebus, crgo hoc ipsum significatur performam.

Quæritur, qui sint effectus huius sacramen ti? Respondet S. Tho. 3. p. q. 79. art. 1. quod pris Effectus mus effectus est collatio gratiæ:hæcant gratia Euchari conferturin sumptionc, vt patet Ioan. 6.Q ui manducat mea carné, & bibit meum sanguine in ine maner & ego in co. Gratias quas promit tit Christus in hoc sacrameto promittit ratio ne sumptionistergo ante sumptionem non coferuntur: & dehoc non eit dubitadum. Datur auté prædicta gratia immediate in ipsa sump tione. Et omnibus sumentibus eucharistia con fertur aqualis gratia ratione sacramenti ex opere operato. Non tamen ideo datur maior gra tia, quia recipitur sub v traq: specie: nam alias qui majoré hostia sumeret, majoré perciperet gratiaratione quatitatis continue, quodelt fal lum, ac proinde nec ratione quantitatis discre re, cũ sub specie panis & vini sit vnicũ sacrame tum

zum Et alias fraudaretur populus magna gratia sacrificij:cum profesto pia mater ecclesia non negaret illud lub vtraq: specie, si daretur maior gratia. Iste auté esfectus gratiç no impe ditur per peccatum veniale:licet enim quis re cipiat eucharittiá in actuali peccatov eniali, no ideo impeditur augmetum gratiæ in eo,vtait S.Tho.3.p.q.79.ar. S.quia alias effet magnu pe riculum. Quisenim fine peccato veniali accederet sepe: Per peccatum auté veniale impedi tur actualis sensus gusto, & delectatio spiritua lis. Nec etia requiritur runc motus liberi arbitrijactualiter concomitans sumptione Eucha rillia: sufficit enimmotus liberi arbitrij præcedes;vectiam dieir S. Tho.4.diftin.15.q.1.art. 1.q.2.ad.z.

Per euchar. remittitur peccatú mortale.

Quæritur, an per hoc sacramentum remittatur peccatumortale, an scilicet possit quisac cedere ad eucharistia in peccato mortali, ita quod no peccet mortaliter de nouo? Respodetur, quod dupliciter potest quisaccedere cum mortali. Vno modo scieter, & talis semper peccat mortaliter de nouo. Non diiudicas corpus Domini, iudiciu sibi manducat & bibit. Secun do modo ignoranter, quia scilicet doluit, & credidit se habuisse sufficientem doloré: cum tamen in rei veritate talis dolor non sucrit sufficients. & talis non accedit indigne, nee peccat

mor-

mortaliter, quinimo virtute s'acramenti remit titur præcedens peccatum. Hoc S. Tho 3.p.q. 79.ar.3 & .q.80. ar.4. & Alexan, de Ales. 4. par. 9 45.meb.z.ad secundii. & Bonauentu.4. d 9. 9.7. & Gabriel in canone, lectione 8. & Marsil. 4.q.6.ar.4.coclu.t.& Gerson in multis locis,& super Magistrum tracta.9.p 3.Adrianus.q 1.de Eucharittia, & oes præter vnum Majo. Patet aut hoc, nam alias cum non possit homo scire, vtrum odio vel amore sit dignus (iuxta illud, Nihilmihi consciussum, sed non in hociustifi catus sum.1. Corinth. 4. & lob. 9. Vercbar omnia opera mea: &ibidem, Si semplex sucro, hoc ipfum ignorabit anima mea. &, Depropitiato peccato noli esse sine metu. Ecclesi.5.) periculossssimum esset accedere ad Eucharistiam, & talis exponeret se periculo peccati mortalis, cum nemo sciat se sine peccato accedere. Item Ioannis. 6. dicit Christus, Panis verus est qui de cœlo descendit, & dat vitam mundo. Cum igitur accedens in gratia, iam habet vită. si aliquando existenti in mortali inculpabiliter ignorato, non daret gratiam, nunquam effet verum, quod hicpanis vitam daret mundo. Satis estigitur, ad hoc vi quilibet secur accedat ac eucharistiam:quod dolcat de præteritis,& pre ponat cauere futura, licet aliquando non finremissa peccata: & tunc remissione corum ac-

eipiet, non ratione contritionis, quæ perficie tur:sed ratione sacramenti, quod secudum Au gustinum & sanctos, viuisicat mortuos, & sem per sic accedens habebit gratia Et licet de hoc aliqui dubitent, ego tamen nullum dubium ha beo. An verò huius sacramenti præcipuus effe Etus fit remissio peccatorum, dices fecundum fidem catholicam, negative, ita enim difinitur in concil. Tridenti. sessio. 13. can. 5. vbi sic dicitur. Si quis dixerit vel præcipuum fructu sanetifsimæ Eucharistiæ effe remissionem pecca torum, vel ex ea non alios effectus prouenire, anathema fit.

An sum-ptionem Quæritur, an ante sumptionem Eucharistiæ euchari. sit necessaria confesso, vel an sufficiat sola con stiæ præ tritio cum proposito contendi peccata semel requiri- in anno? Respon, sententia omnium Theoloeur con- gorum S. Thoin. Durand. Scot. Palud. Alexad. fessio. Bonauent.Gabriel.Ochá,&aliorumest,quod necessarium est confiteri omnia peccata mortalia antequam accedamus ad Eucharistiam. Qua sententia adeò certa & firma est,vt nulli jamliceat de opposito aliquid etiam opinatiue asserce Hospatet ex concilio Tridentino, fessio.13. de Eucharittia, cap.7. & iterum imme diate polt canonem vndecimi, ide diffinit sub his verbis. Et ne tantum sacramentum indig-

ne,

ne, atque ideo in mortem & condemnationem sumatur, statuit atque declarat ipsa sancta Synodus illis quos conscientia peccati inortalis grauat, quantuncunque etiam se contritos exi itiment, habita copia cofessoris necessario premittendam esse confessionem sacramentalem. Si quis autem contrarium dicere, prædicare, vel pertinaciter asserere, seu etiam publice dis purando defendere præsumpserit, eo ipso excommunicatus existat. Hoc autem præaddu-Eti doctores non solum dicunt iure positiuo tantum, sed etiam iure diuino: & hoc habitum eft semper pro certo, & ab antiquo. Vnde Hugo desancto Victore, vir magne autoritatis in lib.de Ecclesiastica potesta.dicit, Audacter dico, si ante sacerdotis confessionem quis accesferitad corpus & sanguinem Christi, reus erit corporis & ságuinis dñi quatumuis poeniteat, & vehementer dolcat, & ingemiscat. Hocaut dixit.60.annis ante Innoc.3. qui instituir, cap. omnisvtriusq: sexus. Ex quo patet, quod no de nouo in prædicto cap fuit politum præceptu de confessione ante eucharistiam præmittenda. Et Cypria. in epistola ad fratres consistentesin plebe, reprehendit episcopos sui episcopatus Carthaginensis, eo quod non memores euangelij,& suz authoritatis, lapsis dabant eu chariftiam ante confessionem. Idem dicit (&

adhucacrius) in libello ad laplos, & in alijslo cis multis. Et lib. 6. ecclesiastice lustoriæ refert Eusebius de Philippo imperatore, quod cum in die Paschæ comunicare vellet, non fuit per millus ab epilcopis, nisi prius confiteretur pec cata. Omnino igitur tenendum est contra Gaieta necessariam esse confessionem sacrametalem ante sumptionem eucharistiæ. Quod etia probatur ex consuctudine ecclesiæ:quain fran gentes putant le grauiter errare. Item eucharistia est sacramentum vnitatis ecclesiastica: ergo recipiens illam oportet: non folum v treco cilietur Deo per contritionem, sed etiam mini stris ecclesiæ per cofessionem. Item Matth.6. Christus dicit, Si offers munus tuum ante alta re, & ibi recordatus fueris, quod frater tous ha bet aliquid aduersum te, relinque ibi munº an tealtare, & vadereconciliare fratti tuo . Hæc igitur sententia tenenda est, quamuis nó puté hæreticum, quod Caietanus dicit.

Quæritur, anliceat aliquando sumere eucharistiam ante confessionem! Respon. secun dum omnes, quod sic, primo quando quis tempore necessitatis, quo tenetur sumere eucharistiam, non habet copiam confessoris. Cu enim præcepta domini suauja sint, nec præcepta po fittua militent cotra ius naturale, no tenemur cofessio- ca implere cum infamia nostra: ac proinde si

v. Calus. Aliquan do licet

nc.

parochus ruranus, non habet cofessore, & sino celebrat se disfamat, celebrare poteit sine præuja confessione. Et codem modo si ego habea casus reservatos, & non eit episcopus præsens, & si'non celebro infamor, possum celebrare sine confessione peccati reservati Item propter 2. casus. reuerentiam sacramenti, puta si copi celebrare,& in ipsa celebratione meminero alicuius peccati mortalis, non oportet vt relinqua missam, quia facerein irreuerentiam eucharistiæ: & hoc etiá fi fim in ipfo principio mislæ. licet folum introitú dixerim. Ita tenet Ricard. Palu da. & alij: quod credo verum, quanuis Archiepiscopus Florentinus dicat, quod si ante conse crationé recordetur, & possit sine scádalo quæ rere confessore, debet illum quærere. Sed non credo hoc esse verum. Idem dicendum est de his qui sunt ibi parati ad recipiendam eucharistia, qui si ibirecordatifuerint alicuius mor talis,secure possunt communicare, etiam ante confessionem, propter reuerentiam sacramen ti. Nec de hoc dubito.

Quæritur, vtrum sacerdos debeat dare Eucharittiam peccatori perseueranti in peccato, Aneucha &petenti eam! Respond.primo secundum om nes, quod publico peccatori, cocubinario, v surario, meretrici, & similibus non debet dari Eu charistia: quia esset mittere margaritas ante

20 peccatu-

porcos, & sanctum dare canibus. Item quia talis publicus peccator, non habet iusad perendum facramentum, quia est sibi prohibitum.I. Corinth.11.Probet ant seipsum homo, & sie de paneillo edatiergo qui negat ei sacramentum. nonfacit ei iniuriam. Per publicum auté pec catorem intelligimus cii S. Tho.z.p.q 80.ar.6. &.4.d.9.q.t arti.i, euin qui dainnatur à iudice propter euidenriam facti cuius populus est to itis:ve dicitur in cap. Cum dilectus, de purgatione canonica, & cap. Euidentia, de accusatio nib.& cap. Tua nos, de cohabitatione clericorii,& mulie.talibusigitur neganda est cuchari itia. Verum eit, quod fi is qui est publicus peccator in vno loco, accedat ad me in alio loco dittanti, in quo reputatur bonus, nec poteit faana facile ad hunclocii peruenire, & petat eucharittia:probabile videtur mihi, quod teneer illi dare, quia aliàs offenderem cum grauiter. Si autem publicus peccator, secrete poenituit & petit Eucharittia in publico, non debeo illi dare, quousque oftendat poenitétiam suam ex terius. Si verò secrete ponituit, & secrete petit, debet illi daie Eucharittiam : nifi exittin.c. tur, quod hoe factii veniet in publicum. Si autem peccator occulrus, quem ego & aliqui alij scimus peccatorem publice perat eucharitia, canda estiiliquodetiam fecir Christis cu lu-

daralias diffamare eum. Admoneat tamen eum parochus secrete si possit, vt dicitur in capi.2. de officio ordinarij. Si autem peccator occultus occulte petat, siue facer dos sciat eius peccatum in confessione, siuc extra cofessionem, debet ei denegare: quia nullo modo ei nocet.

Itatenet S. Tho 4.d.9.q.1.2r.5.q.2.

Quæritur,vtrum pollutio nocturna impe in pollu diat fumptionem Eucharistiæ. Pro responsione notandă cum Palud.4.d.6.q.z. quod pollutio nocturna nuquain elt peccatum, sed fignu, auteffectus peccati. Etidem dicit S. Thom.4. dift.9.q.1.ar.2 & 3.p.q.80.ar.7. quia talis actus non est immediate in potestate hominis. Si igi tur ille actus sequatur ex causa culpabili mor taliter, tune dixit Ricard. & quidam alij, quod impedit sumptionem Eucharistiæ, ita quod peccaret mortaliter qui pott illam accederet ad facramentum. Sed dicendum est absolute, quod nulla pollutio nocturaz impedit sumptionem Eucharistiæ sub pæna peccati mortalis. Hoc tenet Palud. 4.d. 9.q.4. conclusione. 2.& Gabriel lect. 10. in canone, & Gerson de materia celebrationis consideratione. 7.8c Ma io.di.9.queit.2. & Sylueit. verbo Eucharistia, & Bonauentura, di 12.9.3. Hoc paret, nam polt confessionem non maner, nisi quædam immű ditia corporalis: sed yr dicitur Matthæi 18.

87 tionoduma impediat fump tionen euchari

Non lotis manibus máducare non coinquinat hominem, ergo. Item, quia vel hoc impendit sumptioné cucharistiæ, propter malitia. & hoc non quia maiora peccata, scilicet blasphemia, & periurum, non impediunt. Vel propter distractionem & turbationem; & hoc non, quia legitimus concubitus non impedit, cum tamé æqualiter dissoluar mentein, sieur illegitimus, imò & amplius cum sitin vigilia: ergo pollutio nocturna non impedit sumptionem cucha ristiæ. Si vero pollutio fuerit mortalis, accede re ad sacramentum erit veniale propter quandam irreuerentiam, quia mens multum diftra-Eta est. Et sancti cosulunt, vttales per aliquod tempus abitineant, scilicet v sque ad die sequétem, vel per.24. horas, vt dicit Alber. Alexand. & S. Tho. Et etia si pollutio fuerit mere naturalis, propter reuerentiam facramenti, melius erit non accedere illa die. Et ita consulunt decreta cap.teitainentii.& capi.non est.dist.6.Et hoc nisi fuerit festum aliquod, vel causatur no ta aliqua apud videntes, quod iste no celebrat: tunc enim melius erit celebrare. Ista autem irreuerentia non facit quod sit peccatum veniale accedere ad Eucharistiam, quia talis immu-ditia suit mere naturalis. Ita dicit S. Tho. 3. p. q.80.ar.7.1.vbi ait, quodid consulunt sancti, to tum est de congruitate & confilio, Post coner

oitum autem conjugalem, Grego.34.q.4.c.vir cum propria, dicir, quod si accessit voluptatis causa, abitineat: si autem ratione prolis, suo iudicio relinquatur. Breuiter dico, quod accede re ad eucharistiam post legitimu concubitum non est peccatu. Post quancunque vero aliam pollutionem in vigilia, fornicatione, aut adulterium, accedere ad Eucharistia etia post ponitentiam & confessionem magnairreucrétia :st,sed non peccatum moriale, secluso contep u:melius tamen effet tunc abstinere. Post suin stionemetiam eucharistiæ bonum est, quod vir a propria vxore abstineat, sed no est necesfarium.

Quæritur, an accedens ad eucharistiam de 82 beat esse ieiunus. Respo. omnino quod sie, S. stia â ie-Tho 3.p.q. 80. ar. 8 allegat Augusti. episto. 118. iunis su in responsione ad Ianuarium. Et habetur de co, menda. secra.d.z.c.liquido, vbi dicitur, placuit spiritui sancto, & ita apostoli ordinauerunt, & ita seruatur per totum orbem, vt non sumeretur ci-. bus ante corpus dominicum. Idem dicitur in concil. Carthaginensi. Et habetur de consecr. dist.1.c. Sacramenta, & cap. ex parte, de celebra tione missarum, prohibetur sacerdos ne bis celebraturus, in prima celebratione sumat ablutionem. Vide etiam capi. Nihil.7.9.1. Christus autem Eucharistiam dedit apostolis post comain,

nam,quia secundum ritu legis,illa hora debebat celebrari pascha, & prius debuit plenelege observare, quam hoc sacramentum intlituere. Et voluit vltimo loco hoc tam grande donum relinquere, quo vehementius comendaret my ilerij illius altitudinem. Institutio autem apo Stolorum fuitlegitima, vt cum maiori reueren tia ad tantum factametum accedatur. Si enim Leui.w.prohibetur Aaron & filijs eius ne bibant vinum,nec omne quod inebriare poteit, quando erant fanctuarium intraturi, vt haberent scientiam discernendi intersacrii & prophanum inter pollutum & immundum: multo magis facerdosibus celebraturis conuenit, vt iciuni accedant ad tam admirabile sacrame tum. Hocigitur de fide tenendum est, & oppo fitum elt erroneum, Schareticum, vt determi natum est in concil. Constantiensi, selsi.13.quáuis derideat hæreticissmusille Luthe.

Sed dubitatur; an faltem aliquando liceat facerdoti celebrare post prandium, seu consecrare, vi det Eucharissiam existenti inexitema necessitates Maio distinct. o, quasti io 3. ad. 5. di cit, quod licet: imò in fermentato, & sine alijsfolónitatibus potest consecrare secrete: quia diunum ius derogat positiuum, cium ergo esse iciunum, & consecrare in azymo sit de sure positiuo, communicare verò sit praceptum diui.

num:

83 An aliquando euchariftia poffir fumi a noniciuno. num: lequitur, quod primum non potelt im pedire secundum. Oppositum tenet Paluda. nus dillin tione nona, vbi ait, quod non licet, & hoccredo probabilius. Item videtur contra ius diuinum confecrare panem fine vino, & econtra. Et elt cotra cap. Comperimus, de consecra. distinct. z. Et consecrare infermen tato, & sine solennitatibus prohibitum eit, ac proinde non elt faciendum. Si commode fieri potest, propter reuerentiam sacramenti, detur Euchariftia mane infirmis antequam aliquid sumatur. Si autem hoc commode fier i no poteit, detur illiscriam poit cibum fine feru pulo. Ita enim tenet vsus ecclesa, & omnes doctores, & merito quidem: nam quod propter iustitiam institutum est, non debet contra charitatem militare. Debet igitur recipiens Eucharitiam esse omnino iciunus. Verum est quod fi cum quislauatur, gustaret paululum aquæ, velvini, præter intentionem, non ideo impedietur sumere Eucharittiam, dum tamen fuerit in parua quantitate Et sie tenet Sanct. Thom & omnes Idem dicito, fi cibi frustum paruum manseritinter dentes, & præter inten tionem deglutiatur. Sietiam polta lutionein inuenerit sacerdos reliquiam hollin, poteli & debet eam accipere, quia scittuus mecpit, & eius officiți nondu est terminată. Ité quia alias nun £ 4

non posset sufficienter occurri necessitatibus & difficultatibus, nam frequenter post ablutio nem,inueniuntur reliquiæ . Patet etiam, quia in parasceue sumitur particula hostiæ posita in vino,ctiam fi post primum haustum particula adhæreat calici.

Quæritur, quibus sit danda Eucharistia,

vtrum possit dari non habentibus vsum rationis S. Tho.4 dist.9. & .q.p.q. 80. ar.9. cum alijs habenri. doctoribus respondet cum distinctione. No ha busvsum bentes vsum rationis sunt in duplici differenrationis tia:quidam qui dicuntur non habere, quia parij habent, vt funt hebetes: & rudes: & illis nullo modo est Eucharistia neganda. Alij sunt totaliter privati vsu rationis Etilli sunt in duplici differentia: quidam qui nunquam habuerunt v sum rationis, vt sunt pueri, & amentes à natiuitate: & talibus non est danda Euchari. stia, quia non habent deuotionem, nec diiudicant corpus domini ab alijs cibis. Alij tunt qui aliquando habuerunt vsum rationis, vt phrenetici: & talibus si non sit persculum irreuere tiæ,vel vonntus, & priùs pænituerint & habu . erint deuotionem ad Eucharithia, & petierint: licet potteam phrenefim inciderint, no debet negari:quia per ca quæ naturalia funt, non debet quis perdere benelicia gratuita. Hocproba. tur duobo decretis cap.qui recediit, & .c.is qui,

26 -

26.9.6. & tales recipient in sumptione Euchari stiæ gratiain,& oinnes alios effectus sacramé. ti:licct in hoc non conucniat Caietan. 4 p. q.7. arti.i.sed oppositii cum S. Tho, credo verum. Depueris etiam licet consuetuin suerit olim apud aliquas ecclesias, vt daretur eis Eucharistia, dicimus cum S. Tho. quod non tenetur ca recipere: nec conueniens est quod illis detur. Hoc patet ex v su ecclesiæ, quæ quidem no per mitteretur tá enormiter errare. Item quia pue ri polt baptılmum funt in gratia, quam no pol funt perdere fine culpa fua: fed culpam ante vfum rationis cummittere non possunt, ergo no. tenentur de necessitate recipere encharistiam: aliàs baptifinus non sufficeret ad salute, quod afferere est hæreticum. Et ita diffinitum est in Concilio Tridéti.sessi.zi.de comunione.cano. 4. Cuius verbasunt. Si quis dixerit paruulis an tequain ad annos discretionis peruencrint,ne cellarium esse Eucharistiæ communione, anathema sit. Idem habetur in cadem sessio, cano. 4. Secundo dicimo, quod huiusmodi paruulis nullo pacto est danda Eucharistia propter pericula vomitus, & cructationis, velalterius irreueretiæ, quæ freques est in pueris. Ideo nucin ecclesia illis Eucharistiam coferre, sacrilegium estet. Si aut de facto daretur illis, reciperét gratiam.

Qya-

Anliceat Quæritur, vtrāliceat quotidie sumere Euquotidie charutiam? S. Thog, p q & arti 10. respondet, euchari- quod Eucharistia dupliciter cossideratur, vno sti. sume modo secundum se, secundum quod confert gratiam ex opera operato sumenti insam. Et

gratiam ex opere operato sumenti ipsam. Et quantum ad hoc non solum quotidie, verum sæpein die quolibet esset sumenda, vt gratia aogeretur. Secundo modo potest considerari expartenostra, ex qua requiritur reuerentia, & deuotio: & secundum hoc non est couenies, quod homo accedat quotiescunque potuerit, sed expecter commodum tempus quo sit deuotus. Qui igitur se inuenerit cum deuotione, & non distractum, laudabiliter quotidic co municabit: vr patet ex confuetudine primitiuæ ecclesiæ. Et quia nunc etiam laudantur qui quotidic celebrant. Patet etiam August autori tate de verbis domini, panis (inquit) ille quoti diano est, accipe quotidie, vt quotidie tibi prosu: sie tamen viue, vt quotidie mercaris accipere. Sed quia sunt multa impedimenta, lauda bile elbaliquando abstinere, vt August. dicit li. de Ecclesiasticis dogmatibus. Et habetur in ca pit. Quotidie, de confecta, diffinct. 2. quotidie communicare, nec laudo, nec vitupero. Ger-Im fuper migiltrum, tractatu. o. dicit, quod il li qui propterea quod frigidi funt (alioquin fine peccaro) recedunt ab Euchariltia, funt fimì

milesillis qui frigent, & nolunt accedere adignem. Effectus enim Eucharitiæ eit ipfa deuotio,nunquid prius vis effectum cucharistia. quam ipsam eucharithiam ? Presbyteris igitur laudabilius eit communicare quotidie. Vnde Gregorius.4.libr.dialogorum.c.56.refert Cassium Narniensium episcopum quotidie celebrantein, & in celebratione stantem. Et dicit mandatum domini accepisse per reuelazionem cuidam alteri factam, operare quod operaris,no cesset manus tua,non cesset pes tu9. &c Et Ambrosius. Graue est, quod ad mensain. tuam, mundo corde; & innocentibus manibus non venimus; sed grauius est, si quia peccata metuimus, sacrificium non reddamus. De secui laribus auté dicimus, in primitiua ecclesia cos. frequentissine, & forsan quotidie communicasse. Posteà cessante numero sidelium, tempo re Augustini fiebat hoc rarius, quibusdam quo tidie, alijs dominicis diebus hoc faciétibus, vt ait Augustinus in epistolaad Ianuarium. Et ha betur.12.d.cap.Illa autein.Postea Fabianus pas pa præcepit, vt saltem ter in anno omnes comunicarent, scilicet in Pascha, Pentecoste, & in Natiuitate domini. Tandem papa Innocentius tertius, v el propter inultitudinem fideliu, vel propter corum indeuotionem, traxit communionem ad hoe, yt fatisfactione fu-

mendosemel in anno, vt patet in capi. Omnis vtriusque sexus, de poenitentijs, & remissionibus. Laudabile tamen est vt sæpe sideles communicent.

An sit præceptum sumendi eucharistiam.

Quæritur, an sit præceptum de sumptione Eucharistiæ'S. Tho.3.p.q.80.21.11. ponit duas coclusiones. Prima Expræcepto divino tenetur omnes fideles comunicare. Patet Ioannis 6. Nisi máducaueritis carnem silij hominis, & biberitis eius sanguinem, no habebitis vita in. vobis.ltem coluctum est in ecclesia infirmos communicare, quod non est præceptum in iu re positiuo: & qui hoc transgreditur, putat se graue malum fecisse, ergo præceptum est in iu re divino. Hoc tenet Durá. 4.d. 9.q. 2 & Palud. d.9.q.1. Ethoc præceptum diuinum obligat sicut alia præcepta affirmativa tempore necessi tatis quando scilicet qui est in tali statu, quod iam probabiliter credit se non habiturum vlte rius opportunitatem recipiendi. Secuda coelu ho S. Tho. Ex statuto ecclesiæ quilibet fidelis tenetur communicare semelin anno : vt patet io.c.omnis vtriusque sexus. Qui autem ia comunicauerit in vita, & semel in anno, in articu lo mortis no communicas propter negligetia quandam, no peccabit mortaliter: vt benedicit Syluesterverbo, Eucharistia. 3. Hoc patet, quia dainnatis ad morte no datur Eucharistia. Ve-

rum

rum est quod hæc est pessimacosuctudo iudicum, pretendut enim reuerétiam Eucharistie, sed sunt fabulæ, no putat se esse iudices nisi oc cidat, tamen no damnatur tanqua rei peccati mortalis.

Quæritur,vtrum fit necessaria sumere Eu- An fit con charittiam sub vtraque specier Respod. quod nunican secudum fidem catholicam nec est ex Dei præ dum sub cepto,nec de necessitate salutis, vt ones Chri- vtraque sti fideles adulti sumant Eucharistiæ sacrametum sub vtraquespecie, & oppositum afferere esthæreticum vt diffinitum est in concil. Tridentino, sessio.21.cano.1.cuius hæc funt yerba. Si quis dixerit ex Dei præcepto vel necessita te salutis ocs & singulos Christi sideles v tranque speciem sanctissimi Eucharistiæ sacramé ti sumere debere, anathema sit. Dicimus vlterius quod in primitiua ecclesia suit consuetudo sumédi Eucharistiam sub vtraq; specie. vt pater.1. Corinth.18. Vnus panis & vnuin corps multi sumo, omnes qui de vno pane, & de vno calice participamus. Et hoc etiam dicit Cypri anus in sermone de lapsis. Et dicuntur Græci modò sic populum communicare. Sed in concil. Constantien, & Basiliensi interdictum est sub pæna excommunicationis, ne seculares có municemus sub v traque specie, & dánati sunt Vt heretici qui dicebant esse necessarium sub

vtraque specie communicare. Et hoc congrue ordinatum elt, quia sæpe contingeret periculit elfusionis sanguinis, si tori populo dandus csset. Item quia aliquibus est horridum vinum, maxime fæminis. Item vt euitaretur eiror Nethorianorum hærencorum dicentium, quod sub specie panis nou est mi corpus, & sub specie vini non niss sanguis. Ideo sub vnica specie communicatur populus:vt ostendatur, quod ett totus Christus sub qualibet specie, sunt autein vel hæretici &tanquain hæreti ci puniendi afferentes ecclesiam errasse dum supradictis prohibuit sub viraque specie com municare. Similiter & hæretici funt & tanqua tales puniendi, afferentes ecclesiam non iultis causis & rationibus fuisse adducta dii illud pro hibuit.Hæc patentex codé concilio Tridenti. sessio.21. de communione cano.2. Cuius verba funt. Si quis dixerit fanctam ecclesiam catholicam non iultis causis & rationibo adductam fuille vt laicos atque etiam clericos non couficientes, sub panis rantummodo specie commu nicarct, autineo erraffe, anathema fir. Sacerdos autem necessario debet sumere sub vtraqu specie:v tpatet in capit. Comperimus, de consecratio. di. 2. & sunt verba Gelasij papæ, vbi dicitur esse grande sacrilegium cosceraresuls altera specie tantum. Præceptum est igitur sa

69

cerdotibus quod communicent sub vtrag: spe cie.Et videtur quod fit præceptum diginum, quia aliàs non effet facramentii perfectii : quia nonelt perfectaresectio sub vnica specie, sacramentum verò Eucharistiæ est quædam re fectio.

Quæritur, an minister huius sacramenti sit sacerdos! Respon quod no est licitum dubitare de hoc. Patet in capit. Firmiter, de fuma Tri nita & fide catholica. Et in concilio Florenti. fit facer-Eretiam paterex vi ipfius nominis: facerdos dos. enim dicitur à facrificando sed Euchariftia est facrificium: ergo ad solii sacerdotem spectat. Item quia in lege veteri no pertinebat ad om nes offerre (acrificia, sed solum ad sacerdotes: & Abraham obtulit decimas Melchisedech, quia crat Dei sacerdos ergo enam in lege no ua folis facerdotibus licer offerre fandum facrificium altaris. Quando autem ordinati ci episcopo consecrant, si aliqui dicant sormam confecrationis,antequam episcopus, vel post quam finiuit episcop, nihil faciut, ve dicit l'a luda. & Cajetanus Nam intentio corum est co secrare cii episcopo.

Quæritur an ministrare Eucharistia laicis specterad solu sacerdorem! Respon, quod pro pria autoritate, & tanquam ex officio, spectat adiolum facerdotem: vt habetur in capi. Per-

chariffie

frate cu chariftilaicis, co

uenit,

neniat fai

uenit de consecratione, distin. 2. vbi puniutur facerdotes qui per alios mittebant sacrameta, & dicitur quod solo sacerdos potest id facere. Tempore verò quo populo comunicabat sub vtraque specie, diaconi ministrabant sanguine non tamen corpus domini. Quia in calice non tangebatur corpus domini immediate, & ideò sanguinem ministrare poterant:no autem cor pus domini,quia immediate tangitur. At in ne cessitate,scilicet ægrotante presbytero, potest diacono comitti vt deferat corpo domini. Ita dicit Palud.4.d.13.& S.Th.4,d.13,q.1.arti.2.nec est dubitandum de hoc. Et etiá sine commissio ne posset diaconus in necessitate portare Euchariftiam, vt ait S. Tho. no taine fubdiacon? autalij inferiores. Durád. dicitse vidisse, quod diaconus cardinalis, papa celebrante, dat Eucharistiam alijs clericis. Ipse dubitat an id re-Ac fiat. Sed certe nullum facrilegium ibi inter uenit iudicio meo.

Quæritur, vtrum malus facerdos possit co Malus sa secrare: Resp. sine quacunq: dubitatione quod cerdos, sic. Namalias ecclesia esset in magno periculo: potest co delicta enim quis intelligit. Et etiam populus esset in periculo idolatrandi. Oppositum autem suit error Donatistarum, cotra quos multa dicit Augustinus in libro de baptismo. 5. c. 23. & contre Parmenianum lib. 2. responsione. 207. & in multis alijs locis dicit, Sacramentum Christi nulla perugrsitate hominis siuc dantis. fine recipientis, violari: & Sacramentii gratiæ dat Deus per malos, iplam tamé gratia per se iplum. Et cotra Petilianti, lib 2.c.30. Si quis verus facerdos.i. lignus vult effe, induatur iustitia oportet Qui aut solo sacramento sacerdos ett.j.ordinatus, sicut fuit Carphas potifex, qua uis non sit sacerdos verus. I bonus seu dignus, verum elt tamen quod dat. Ide dicit Chryfostomus super loannem, vbi ait, quad sicut per asinam Balaam locutus est Deus, sic per malos sacerdotes sacramenta præstat. Et non eit dubitandum. Vide.1.q.1.c quod quidam. &.24. q. Lcap.audimmus.

Quæritur,vtrum miffa facerdotis mali tan An miffa Quæritur, v trum milla lacerdotis main tait tum profit alijs, sicut missa boni. S. Tho. z. p. q. mali sa-erdoris Szar.6. dicit quod in missa duo sunt considera prosit ta da, scilicet ipium sacramentu, & orationes que in sicut in ea dicuntur, ac oblatio sacrificij. Quantum missa bo ad primă quod est principale, no minus valet lacerdotis mali milla,quam milla boni ex opere operato. Orationes aut possunt dupliciter considerari Vno modo inquantum procedunt ab hac privata persona: & ex hac parte maioris esticaciae sunt orationes boni sacerdotis, quain orationes mali:quia licet aliquando Deus audiat malos, tamen certum est quod potius au-

dir

ditbonos. Alio modo possunt considerari præ dictæ orationes tanquam procedentes à celebrante in persona ecclesiæ: & quantum ad hoc tantam efficaciam habet oratio mali, ficut oratio boni iacerdotis, & e contrà. Et idem dicendum est de horis canonicis, que si dicantur à ministro ecclesia, etiáin peccato mortali, prosunt, quiz dicuntur in persona ecclesiæ. Quoniam is,cui mittitur aliquid,non respicit per quem mittatur, sed quis & quid mittatihæc S. Tho. Si enim quis mitteret seruum ad dandain elecinofynam, licet feruus dolerer, & repugra ret,nihilominus elec mofyna valeret omnibus illis pro quibus offertur. Sie facerdos cum fit minister ecclesiæ missam celebras, licet pecci t aple, prodest tamen alijs eins sacrificium. Ex parte autem orationum, & ipfius oblationis, quo melior fuerit minister, co magis accepta erit oblatio: facilius enim & fæpius, & amplius impetratbonus, quam malus. Augeretur etiá valor mitla exalsittentia audientium: offernt enim sacrificium circunstantes. Vnde in cano. ne dicitur, pro quibustibi offerimus, vel qui ti bi offerunt. Vnde regulariter majoris valoris elt missadicta vbi sunt multi, quam vbi sunt pauci.

Queritur, vtrum heretici schismatici, & de gradati possint cosecrare: Magist, sent. 4. d. 12-

de

de hæreticis & schismaticis tenet aperte, quod ci, schisquiuis tentérconsecrare nihil faciut. Idem di matici, cit de degradatis. Sed inoppositum est tota co dati poshorstheologorum nemine excepto. Tenet e- funt con nim oes, quod postqua quis est semel ordinato, secrate. semper potett consecrare veram eucharistia. Vnde Angulib.de corpore Christi In mysterijs corporis & langumis domini, nihil à bono magis, velà malo minus perficitur. Item.1.Corinth.u.Qui manducat & bibit indigne, &c. Ecce Christus permittit se contrectari & man ducari à malis, ergo cadem ratione perminet Te consecrari à malis. Item hæretici redeuntes ad ecclesiam non ordinantur de nouo, ergo an tea poterant consecrare. Magist. senten decep tus elt ex verbis Cyprian, qui fine dubio fuit illius sentetiæ, quod hæreticus nec poterat ba. ptizare, nec facramenta conficere. Sed iam fuit illud in concilio reuocatum, ideò non est tené dum. Că igitur character sacerdotalis, în quo fundatur potestas cosecrádi, sit indelebilis, no elt dubitandii quin &potettas ipfa sit indelebi lis. Vtrum autem tales misse hæreticorum & excommunicatorum, valcant & profint, cum sint separati ab ecclesia, à qua valorem habent, dubitari posset. Verum quoniam ad hue ministri sunt ecclesiæ, & vtuntur potestate sibi ab ecclesia tradita, licet male vtan-

tur ea,probabilius est quod valent & prosunt alijs. Nec obstat.e. quidam, 1, q.1, quia no loquitur assertue, sed inquisitiue, ve are S. Th.3, p. q. 82, ar. 8, ad. 1.

Millam heretici, fehifin i tici, & de gradati, an liceat audire-

Quæritur, an liceat audire missam & susci pere communionem à clericis hæreticis, schismaticis, & excomunicatis, S. Tho 3.p. q. 82. art. 6. dicit, quod à publice suspensis ab ecclesia no licet, quia ecclesia prohibet, vt à concubinarijs publicis, & a simoniacis: ab alijsant licitii elt. Sed nota, quod hæe determinatio S. Tho.vera eit secundii ius antiquum.23 d.c.nullus, vbi di citur. Nullus audiat missam sacerdotis, que indubitanter nouit habere concubinam. Et in.c. sequenti hocidem mandatur sub excommuni catione. Et Grego. 4 Dialogorum, & habetur 24.9.2.c Copit, dicit de puero Hermigildo filioregis Hilpaniæ, quod cum ægrotaret, man dauit et pater, vt fumeret Eucharittiam ab epi scopo Arriano, qui noluit, propter quod à patre interfectus eit, & à Gregorio martyr repu tatur. Sed nii e noa videtur itandum in illo iure antiquo, quia in concil. Constantiensi deter minatif eit, quod non tenemur vitare excomu nicatos,nifi unt nominatum excomunicati,vel man felte percussores elericorii.ldem habetur in concil. Basiien. si aliquam habet autoritate, & in cap-cuin non abhomine, de sententia excommunicationis, dicitur quod occulte excomunicatus non debet publice vitari. Admonet tamen Palud, quod quando ego scio sacerdo. dotein esse peccatorem, licet sciain occulte, be ne facerem, sine scandalo alioru me separas ab auditione misse eius, & a receptione sacramen torem:vtilli incutiam ruborem, & moueam illum ad pomtentiam. Et sie intelligütur cap. Noitra, &.c. Nisi, de clerico excom.

Quæritur, v trum liceat sacerdoti omnino abstinere à celebratione! S. Tho.z.p.q 82.ar.to. An liceat tenet quod omnino tenetur sacerdos celebra-sacerdore.l'roberur ex verbis Ambr.iam adductis, gra ti nuqua ue(iquit)eltquod ad mesam tua mudo corde: & innocttibus manibus no venimus : sed grauius, si dii pomas metujinus, facrificia non reddamus.Et.z. Corinth. 6 Hortarur vosnein vacuii gratiam Dei recipiatis. Ideo Maio & Du. rand. dicfit quod fine graui peccato sacerdos non potest abilinere à celebratione. Facit etia adhoc cap dolétes, de celeb. missa. S. sunt. vbi reprehenditur qui solum quater in anno celebrant.&.2:Machab.4 contra quosdam sacerdo tes dicitur, quod iam non circa altaris officia dediti crant. Item Luc. 22. Christus dixit, Hoc facite in meain commemorationem, ergo. Sed vtrum sit mortale omnino abstinere à celebra tione: Caie.3.p.q.82,arti.10. tenet quod non est

mortale. Et idem videtur senijre S. Tho. cum nó exprimathoc esse mortale. Et ita tenédum est, quia nulium est præceptii iuris divini, aut humani de hoc. Sed quonia defraudat ecclesiá suo sacrisicio ad quod offerendum est costitu tus minister, no excusatur à peccato. Et aliqui canonitie dicut quod peccat mortaliter, propter verbum Ambrofij dicentis, Ego quia quo tidie pecco, quotidie debeo accipere medicinam. Quod habetur de consecrat.d.z.capit. Si quotiescungs, sed dictum est de consilio. Licet in vitis patrum legatur de quodá viro sancto, quod ordinatus in sacerdotem, nunquam poitea celebrauit. Credendum est, quod haberet aliquod impedimentum occultum, vel quod hoc faciebat ex reuelatione spiritus sancti.

Celebran di tépus opportu nú quod sit.

Quæritur, quod sit opportuns tempus ad celebrandum? Resp. S. Tho. quod illud in quo ecclesia consucuit celebrare. Omnia enim alia variantur: tamen in omnibus optimus canon est ecclesia consucutado. Et de hac ecclesia cosuctudine ponit S. Tho. duas conclusiones. Pri ma, oportet quod in ecclesia sit quotidie hoc sacriscium. Patet, quia à Christo vocatur panis quotidianus, & intelligitur de Eucharistia secundum Augustinum. I tem, quia siin ciuita epaliqua non celebraretur aliquo die, reputare tur graue scandalum. Secunda missa solennis in

ecclesia conuenienter celebratur ab hora dici tertia v sque ad nonam: quia tunc est Christus crucifixus Quos autem obliget præceptumil lud de quo in prima propositione. Canonistæ: dicit, quod ecclesias collegiatas & rectores ca rum: ita quod si corii defectu non dicatur aliquo die missa, pecearét mortaliter. Ego credo, quod non est peccatum mortale. Panormit. in cap.cum creatura, de celebratione missarum dicit, quod in eccletijs collegiatis debent quotidie celebrari dum misse, vua de die, alia de defunctis. Nó oportet tamé, quod sit de requiem: ellet enim male factum, fi in die paschatis & fo. lennitatum magnarum diceretur missa de requiem Etin hoc corrigendus elterror mulicrculari, & indifereta la jeorum deuotio cum iu bent dicere missas de sanctis qui non sunt in co. lo, vel de requiem. In festiuitatibus dicatis mis sam de die. Syluester alt, quod id quod Panor. dicit de missa de requientam est consuctudineabrogatum Necelt rationabile, quodin die: celebri dicatur missa de defunctis. Nechoc potelt haberi ex prædicto capit.

Quaritur, an oporteat pluries in die cele- An liceat brare Responduod in capi Consuluti, & in pluries cap. Reserente, decelebra missarum, phibitum in die ce elt pluries in die celebrare, & communicare, lebrare. Sed ponstur plures exceptiones, quas ego no

intelligo. Prima est in Nativitate dui, in qua ter celebramus, & hæc clara est. Secundam ponit Syluciter, si defunctus sit presens pott missam celebratam. Tune forsan hecerat consuetudo: quæ iá videtur abrogata. Si tamé aliquis hoc faceret, non reputaretur peccare mortaliter. Tertia, quando elt necessarium infirmis viati-· cu porrigere, & aliter haberi non potest. Quar, ta pro necessitate peregrinoru, si peregrinantes in die festo venerut post inissam celebrata. Ego miror certe, & puto quodante no eratita arcta consuctudo semel tanti celebrandi, sicut niic est. Quinta, pro necessitate nuptiarii, scili cet qui tempus haberent, & no possent nuptiæ, differri. Has exceptiones ponitetiam Raymii. Sexta seciidum Hostiensem quado quis habet duas ecclesias, etiam si vna sit in titulo. & alia commendata: & hæc cosuetudo adhuc durat. Septima quando codem die occurrit dux mis fæ, vna de die, alia de iciunio. Hos. 7. casus ponit Palud.4.d.12.q.2.ar.4. vbi notat, quod ocs. prædictæ exceptiones intelligütur, quando fa cerdos elt iciunus, alías in nulla necessitate licet.Panor.in disto cap.consuluisti,ponit.8. ex ceptiones.7.prædictas,& octauam,fisuperue-, niataliqua magna persona ve episcopus & similes, quos no neet transire fine audinone mis z.Et idem est (ait Syluciter) de quolibet alion

in die festo, quoniam habet præceptum audiedi missam. Glo.in di et.cap ponit nonam. f. si es set consuctu in aliqua ecclesia dicere duas mis sas,&non sit nisi vnus sacerdos idoneus ad ce lebrandii. Adduciit aliqui decimă, propter pau pertatem coclesiarii,& raritatem facerdotii.Et hoc habetur in iure.21.q.1.c. Clericus, in fine. & de electione.ca.Dudii, & 10 q.3 c. Vnico. & ita haberetiain confuetudo. Syluelter addit vnde cimain, scilicet, quandocuque occurrit necessi tas arbitrio boni viri. Probat ex dict.cap.coful uilti,vbi dicitur,quod propter necessitatem li cet pluries celebrare. Ex quo dicto clicint doctoreshoscasus. Notat Palud. quod non licet sacerdoti pluries in die quabis celebrare. Pro quacunque aut necessitate nemini licet bis co municare in die codein.

De tempore autem misse solennis S. Tho. dicit quod est ab hora tertia v sque ad nonam. quo tertidest v sque ad horam tertiam post meridiem. Et poremis quod hæc consuetudo fuerit in ecclesia, patet branda. ex cap. Solét, de consecr. d. 1 & licet nó inuenia mus præceptum de consuetudine quam nunc habemus, quæ reu ocet precedentem, missiomi nus virtualiter inuenitur in hoc, quo d papa co cedit aliquibus prinslegia, quod possint dicere missam post meridiem. De nocte verò non est celebrandă: quia est iure cautum, præterquă in

nocte resurrectionis, cu in præstatione dicature Qui hanc sacratissimam noctem, &c. Sed hæc consuctudo abrogata est Inaurora aur potest celebrari, nec oportet expectare putualiter: sed seructur in hoc cosuctudo. Credo in, quod in casibus propter quos licet bis celebrare, licebit etiam noctu celebrare: vi propter infirmos, vi de Gabrie, in canone, sect. 14, &c. 15.

Qyo loco milla dicenda fir.

Quaritur, de loco in quo missa est celebrada. S. Thap q.83. ar.3. dicit quod non potelt cele brart nisiin locis ab Episcopo cosecratis. Hoc probat cossietudine ecclesie. Vide Gabriele in canone.lec.13. & 14. & oinnia illa quæ veniunt in vlum facrameti, oportet quod fint facra, vt in c. Nullus presbyter, & c. si quis, de confe. d.r. Notandii in elt, quod quanis offerantur prinjlegia celebrandi in domibus, maxima thirreucrentia elt dicere millain vbi dormiunt vir & vaor: cii etiá fi in ecclefia dormierint, polluatur. Clericis connenit illas deuotiones corrigere.Et papa non cocedit talia privilegia nisi cu reuerentia, & inlocohonelto. Vnde in cócilio Tride.fels.2, in decreto de observandis & euitandis in celebratione misse, przecipitur ordinarijslocorum inter ca tera, ne patiatur priua žis in domibus, atquomnino extra ecclesia &ad diuinu tatum cultum dedicata oratoria, ab eif. deordinarije designada & vistiada, sanctii hoe

facrificium, à secularibus & regularibo quibuscunq: peragi. De alijs ritibo fi aliquid intermit tatur no exmalitia sed ex negligetia quacunqu non extilimetur mortale. Vnde si quispià celebras obliuiscatur manipuli, vel no aduertat se fine ara celebrare, nó timeat peccatimortale.

Quæritur, quomodo violetur ecclesia, & Ecclesia qualiterreconciliari deber Respond, quod eccido viole elesia violaturin duoby casibus: vt habetur de sur, & re consec.ecclesiz, c.vlumo. & c. Significalti, de concilio adulter. Prime ett, fi in ecclefia effundatur fan ture guis & hoc intelligendum elt graui effulione, nam si pugno percussero aliquem in naribus, & fluat languis, ctiam in magna quantitate, non pollutur ecclesia. Et etiam intelligitur do effusione miulta. Si enim quispiam le defende do occidat aliquem in ecclesia, non propterca violatur. Nec oportet quod languis cadat intra ecclesiam, ad hoc vt violetur: sufficit enim quod ibi effundatur, ctiam si percussus graui. ter, exeat statimab ecclesia antequam sanguis cadar. Secundus calus est emissio seminis, non folum illicita, sed etiā licita viri cii vzore. Pol lutio thin fomnis quacunques carefa pueniat, no violat ecclesia. Additur terme cains, scilitet si in ecclesia sepeliatur excomunicatus denun ciatus. De modo autem quo ecclesia deber

reconciliari postqua fuerit polluta, distinguedu est, quia vel ecclesia est consecrata, aut dedicata: & sic à solo episcopo est reconcilianda, nisi ipse vel papa alteri comiserit:potett aute comitti clerico cuicuque. Si autem ecclesia no fuerit consecrata, sed solii benedicta, poteit à funplici sacerdote reconciliari. Si autepiscopus egrotaret, & nolit committere alteri, quod eam reconcilier, potest dare licentiam quod ce lebrentur ibi diuina quousquipse possit ea con secrare. Si afft vitia sint occulta, non opus est ecclesiam reconciliari, vt tenet beatus Antoni nus, Guillel, & Hosticnsis. Si autem sint publica, reconcilietur. Fint autem publica vel ex cofessione corum qui secerunt, vel ex cuidentia facti.Ratio Ioan.Andre.elt,quia ecclesia no su dicat de occultis.

100 Missa qú cepit celebrari.

Quæritur, quando cæpit missa celebrari cu istis ritibus nune cosuetis. Resp. quod ritus ec elessa in celebratione missarum est antiquissimus. Nam Dionysius qui fuit tempore Pauli, ponit pauciores cæremonias & ritus in libro de ecclessastica Hierarchia. Item in capi. Iacobus, de consecra. d.t. dicitur. Iacobus frater dñi cui primò credita est Hierosolymitana ecclessa, & Basilius episcopus Cæsariesis (cuius clasitas per totum orbe refussit) in scripturis addiderunt nobis missa celebrationem. Glo. 1.07-

diné

dine misse celebranda. Isidorus libro 1 de osti cio, & Diony sie dicut quad beatus Petrus fuit primus qui hocfecit. Hæc no inter fe dissonat, potuit enim esse quod alij facerent autoritate Petri qui crat pontifex. August. ad Ianuarij in quisitionem tractaus illa verba Pauli, cætera cum venero disponam t. Corint tr.loqués quo modo fit accedendum ad eucharistiam, dicit, Paulus apud Corinthios ordinauit ritum illü qui ordinatus fuit Roma à Petro, & Iacobo. Hugo de S. Victo.lib.2. de sacramentis, p. 8.c. vit.dicit quod primus omnium celebrauit Petrus Anriochiæ: quod potest intelligi de celebratione cum dignitate pontificali. Et ita intel ligit beatus Anto.t.p.ti.6.c.8.& de his sit satis.

Quæritur, de aliquibus detectibus contin- Missa de gentibus in missa, quomodo sit eis occurredis; sectibus Quidfifacerdos celebras moriatur! vel fiim- quomopediatur aliqua infirmitate. Dico, quod filioc do o cur contingit ante consecrationem, non oportet rendum. quod milla persiciatur: si autem polt consecra tionem, debet missa per aliu persici. Sed quid faciet celebrans si memmerit se esse in moi tali, aut in excommunicatione! Resp. lanctus An toninus quod fielt ante cofecrationem, dimit, tat miffain, finon fit nota infanta vel scadali: at fi fequatur feandalum, non dimittat. Sed vide de hoc supra, q. 9. Sin vero sit pott cosecra

tionem,omnino non debet dimittere. I dem dicendum elt de co qui memmit se non este iciu num. Quid quando aranca, musca, vel alited animal venenosum cecidit in calice? Respondeo, si elt ante consecrationem, tollat ammal & vinum, & mittat aliud de nouo. Si pott con secrationem, accipiat animal, abluat & coburat, & ablutio & cineres mittatur in piscinam: & fumat sanguinem. Siafit sit venenum in calice, non bibar, sed seruet in calice vel in vase apto interreliquias: & ponataliud vinu & ite rum cosecret solum vinu, si nodum sumpscrit hottiam. Si verò sumpseritholdia, reincipiat à cosecratione hostia. Ide faciat si post sumptio ne hostiæ deprehenderit nihil fuisse in calice, vel fuisse solam aqua, reincipiat à cosecratione hostiæ. Q uauis si iam sumpserit aqua, dubitet Paluda an debeat calicem consecrate. Si auté dubitat an dixerit verba consecrationis, dicat iterum secudum Scotum. Si sanguis fundatur totus, ponar aliud vinum & confecret: & fice cidit super tabulam, lambatur, & radatur, & mittatur in piscinam. Si super mappam; & po tost siers munde, sumat, vel comburatur map pa, vel sufficiéter la uetur. Regula autem generalisest quod quotiescunq; scitur vbi sunt spe cies sacramenti non debent coburi, sed seruari. Reliqua vide apud sanctum Thomá. Hæc sufficiant

Silai

ficiant de sacramento Eucharistiæ.

QVAERITVR, an missa sie sacrificiss. De missae Respod quod vnanimis sententia omniu san dan de an illa etorum & doctorumelt & fuit, millam effe fa. fit facrif crificium, & ita fide firma tenendum est, & op- cium. posita affertio ett hæretica. Ecclesia enun catholica à principio sai ortus sensit tenuit confessa est docuit & prædicauit, atquexecutione & viu monitrauit missam esse facrisicium. Vt enim dicitur pfalm.109. & ad Hebr. 6. Chriftus elt facerdos in æternum fecundum ordinem Melchisedech, qui vt dicitur Gen. 14. in pane & vino sacrificium obtulit. Ergo fi in coma consecrans panein & vinum Christus non facrificauit vere & realiter, niiquain fuit facerdos feeundum ordinem Melchisedech. Item pro staeu nouæ legis, quæ v sque in finein seculi elt du gatura,necesse est darc sacrificium aliquod visi bile ipsi proprium & peculiare, nam teste Pau lo ad Heb.7. Lex & facerdotium & facrificium, ita connexa sunt ad muscem, ve nullum abalio separari possit Item sacrificium agni paschalis fuit figura agni Christi existentis sub specie bus panis & vim. Namille agnus repræfentabat Christum sub ratione comestibilis. Ité pro pheta Daniel qui cap.o.dixerat sacrificium ve teris legis fore in æternum cessaturum, postea capit.12. de sacrificio legis nouæ loquens di-

xit,iuge sacrificium (scilicet, legis nouæ, quod sub pane & vino celebratur) cessaturum per tres annos cum dimidio, &c. Præterea Malachiæ.1.reprobans dominus sacrificia legis Iudaica dicit. Munus non suscipiá de manu veilra: ab ortu enim solis v sque ad occasum magnum elt nomen meum in gentibus. Et in om ni loco facr: ficatur & offertur nomine meo oblatio munda,quia magnum est nomé meum in gentibus, vbi vides quod loquitur de ecclefia tempore legis cuangelica, qua gentiu ccclesia eit. Hæeigitur veritas, quod missa sit sacrificium, diffinita cit in concil.22. Toletano, cap.5. & in concil. Lateran. sub Innoce. z. can. s. fuorum decretoră: & in synodo generali. c.32. suorum decretorum. Et in concilio Ephcsino in epittolaad Neltorium missa: & tandem in concil. l'ridentino, sessio.22 cap.1 2 3.& 4.&ca no.1.3.4.&c.verba primi canonis hæc sunt. Si quis dixerit in milla non offerri Deo verum& proprium facrificium, aut quod offerri non fit aliud quam nobis Christum ad maducandum dari, anathema fit,

Obtulit autem seipsum Christus in vitima coma sub speciebus panis & vini Deo patri p nobis. Et ita de side est tenedum nam Luce. 22. dicitur, & accepto pane gratias egit, & fregit, & dedit eis dices, Hoc est corpus meum quod

H 103

pro vobis datur, hocfacite in meá commemorationem.Daturinquam nuncin præsenti, & hæc nottra affertio diffinitur in prædicto concil.scfs.22.c.t.Ex qua habes quod Christus pro nobis bis scipsum obtulitin sacrificis. Primo incruente sub speciebus panis & vini. Secudo cruente sub propria specie vera carnis huma næ in ara crucis. Eadem igitur res. s. corpus & sanguis Christi & Christus cotus bis oblata est pronobis, semel in cruce. secundo in coma sub speciebus panis & vini. Et hæc quotidie repetitur per facerdotes, missan celebrates. Quod item patet ex diffinitione concil. Trident.cap. 2. vbi supra. Et quia Christus in vltima cona missam celebrans seipsum obtulit pro viuis & mortuis,ideo missa offerri potest pro peccatis viuorum & mortuorum, & proalijsnecelsita tibus. Elt enim verum facrificium & vnicum ecclesiæ chrittianæ. & ita sirma side tenendum est. Sic enim diffinitur inprædicto concil. Tri denti.vbi supra cano. ¿ cui verba sunt. Si quis dixerit mille facrificium tantum effe laudis & gratiarum actionis, aut nudam commemorationem sacrificij in cruce peracti, non ant propitiatoriii vel foli prodesse sumeti,neqipro vi uis & defunctis, pro peccatis, penis, satisfactio nibus & alijs necessitatibus offerri debere, ana thema fit .

# De Poenitenria.

# SEQ VITVR SACRA

mentum Ponitentia.

De Sacraméto Poenitentiæ tractat Magister Sentétiarum. 4. dist. 14. & S.Thomas.3.par.quæst.84.

tum.

tia sitsacramenium, & vtrum post bile institutum ad remissioné peccarorum actualium ? Respondeo, quod sic, & est coclusio deside: vtpatet Ioannis 10. Quorum remiseritis peccata remittuntur eis. Et Matth.18.Quodcunque solueris super terram erit foluti & in celis. Exhis locis patet, quod est aliqua autoritas & iurisdictio inter homi nes adremittédum peccata. Et hæciurisdictio inter homiues exercetur peractum exteriore: ergo pœnitentia elt fignum sensibile institutu à Deo in remissionein peccatorum, ac proinde e. c sacramentum. I dem pater autoritate ecclesiæ in capit. Ad abolendam, extra de hærericis. Et expresse inter sacramenta numeratur confessio peccarorum. Et inter hereticos nume-

VAERITVR, vtrum poniten-

rantur qui aliter sentiunt de sacrametis quam ecclesia Komana sentit. Et in concil. Florentino sub Eugenio. 4. numeratur penitentia inter septem sacramenta ergo. Idem dissinitur in cuncil. Tridenti. sessio. 14. depenitentiæ sacramento, cano. 1. cuius verba sunt. Si quis dixerit in catholica ecclesia ponitentiam no esse vere eproprie sacramentum pro sidelibus quoties post baptismum in peccata labütur, ipsi Deo reconciliádis, à Christo domino nostro institu

tum, anathema sit.

Et quod sacramentum ponitentia, & sacrame tum baptifini non fint vnum facrametum, fed duo, firma tide tenendum ett. Sicensm dicitur in prædicto concilio, & sessione capi. 2. & cano.item 2. Si quis sacramenta confundens, ipsum baptilinum, ponitentia sacramentum cfse dixerit, quasi hæe duo sacramenta distincta non sint, atque i deo poenitentiam non recte secundam polt naufragium tabulam appellari, anathema sit. Vocatur autem sacramentii peenitentiæ, quamuis contincat contritionem, la tisfactionem, & confessionem : quia sumpsit nomen ab vltimo: vt dicit S. Thom. 4. diffin. 16.quæstio.1.articul.1. sicut læpe v sitatum est. Nam licer homo sitanimal, corpus & subitantia, non denominatur nisi ab vltimo, quod est homo. Sic enam Sacerdos quanuis sit

# De Poenirentia.

diaconus & subdiaconus, nominatur sacerdos ab vltimo. Quía verò vltima pars poenitetia, quæ est satistactio, est pænalis, imo omnia in hoc sacramento sunt ponalia: ideo vocatii est sacramentum ponitentie totum aggregatum ex illis partibus, tam actus pœmtetis, quam abfoluentis.

101 Materia tentiæ.

106

Quæritur, quæ sit materia huius sacramen ti : Resp.quod materia remota sunt peccata pe facramen nitentis. Vnde cum bearifsima virgo nullum: prorsus peccatu habuerit, falsissimu est quod quidam fingút, scilicet, quod confitebatur Bea ti Ioanni Euangelistæ. Materia vero propinqua, sunt tres actus pœnitentis, scilicet, contritio, confessio, & satisfactio. Ita enim diffinituest in concil. Florenti. sub Eugenio. 4. Et idem etiam diffinitur in concil. Tridenti, felsi.14. de pænitentiæ facramento, cano. 4. his verbis. Si quisnegaueritadintegram & perfectam peccatorum remissionem requiri tres actus poni tentia quasi materiam sacramenti pomitetia, videlicet, contritionem, confessionem, & fatisfactionem, aut dixerit duas tantum effe ponitentiæ partes, terrores, scilicet incussos conscie tiæ agnito peccato,& fidem cóceptam, ex Euá gelio vel absolutione qua credit quis sibi per Christum remissa peccata, anathema sit.

Q uæritur, que sit forma huius sacramentic

S. Tho.3.p.q.84.ar.2.dicit, quod forma vera sa. Forma sa cramenti ponitétiæ est, Ego te absoluo. Sicut cramenti enim Marci vltimo, & Matthæi vltimo dns lo paniten quens de baptisino, dixit, Baptizates cos in no mine patris & filij & spiritus sanctii non dixit hæc sit forma baptismi, Ego te baptizo (& tamen hæretici Vuiclephistæ dieunt illå esse for mam baptisini) sic de ponitentia dicitur Mat thæi.18.Q uodeung: solueris super terrain, ergo haceritiorma pænitentiq, ego te absoluo. Item.2. Corint.2 Ego quod donaui si quid do naui, propter vosin persona Christitergo sicut Paulus dicitse donasse, sic debet & sacerdos di cere, Ego teabsoluo, Item vrait S. Tho. opusculo.22. Non elt parui momenti, quod ecclesia; canit. Iam bone pastor Petre Clemens accipe: vota precantum, & peccati vincula refolue ti bi potestate tradita: ac proinde non est blafphemia, vt putant isti hæretici, quod sacerdos dicat, Ego te absoluo. I tem in concil. Florenti. fub Euge. 4. expresse determinatur hac effe for mam pœnitentiæ,scilicet.Ego teabfoluo,&ex pressius in concil. Tridéti lessio.14.cano.3.cuius verba vide infra quælt.144.&.181.Hæcigi tur est forma conveniens & necessaria. Et licet permittantur alia verba, omnia funt de cogrui tate, sicut ctiá crucis signii. Etsi dicatur in capi. Nunquid, de consecratione, d.5. Sacraméta cru

## De Poenitentia.

ce perficienter, sed no loquitur de omnibus sa cramentis. Manuii impolitio dicit Palu. quod eit de congruitate. Sed S. Tho. ait quod no debet fieri. Ponatur aut à capite separatæ. Signat coim copiosum munus gratiæ conferri, ficut in facramento confirmationis.

peccara.

Quæritur, vtrum ponitétia fit remedium Paniten sufficiens contra peccata? Respond quod sic. tia aufuf Patetex illo Ezechie.18.Si impius egerit posiciens renitentiam ab omnibus peccatis suis qua operatus elt, vitaviuet & non morietur: omnium iniquitatii cius quas operatus elt, non recorda bor. Etidem dicitur. c.33. & Sapie. 11. Dissimulas peccata hominii propter pænitētia. Et Mat th.3. Ponitétiam agite & appropinquabit regnum celorum. Idem dicitur Matt. 4. & Luc 15. Gaudium est angelis super vno peccatore penitétiam agente. Et.2. Corinth. 7. Quæ enim se cudum Deum tristitia est, salutem operatur. Luc.17.Si pomitentiam egerit dimitte illi. Et funt in vtroqitestamento infinita testimonia. Et si obijcias illud Hebr. 6. Impossibile est cos qui seinel sunt illuminati, &c. rursus renouari ad pointétiam. Dico cum S. Thog.p.q 84 art. 10.ad.1.& cum Chryfolto. & omnibus fanctis doctoribus, quod ibi negat Paulus, non pœnicentiam, sed renouationem per baptism um secundo acceptum: quia baptismus non est iterabi

rabilis.Peccatum verò in spiritum sanctii, si sit finalis impenizentia i. peccatum cum quo hog mo moritur fine hoc quod egerit paenitetiam de co, elt irremissibile. Alia autem peccata in spiritum sanctum dicutur irremissibilia, quia difficile remittutur, & raro Deus tales conuer tet,& funt in magno periculo. Sed tamen fi pe nitetiam egerint, remissionem fine dubio con-

sequétur.

Quæritur, an poenitentia sitremedium necellarium ad falutem post lapfum in peccati, Porniten Resp. quod sic. Nam in sacris literis v bieunque tia est ne Relp.quod he. Nam in lacris interis volcunque cessaria dns hortatur ad veniam petedam, no dat alinid ad saluremedium nisi poenitétiain, ergo. Et hoc adeo sem post verum est, quod etiam requiritur poenitentia peccatu, de peccatis commissis ante baptismum, adulti enim qui baptizantur necesse est, quod doleat de peccatis: iuxta illud Actuum.2. Poenitentia agite, & baptizetur vnu squisque vestrum. Et Augustinus libro de pomitentia ait, Omnis qui iam sux voluntatis arbiter cottitutus est, cum ad sacramentum sidelium accedit, nisi eum veteris vitæ pæniteat, nouam non potest inchoare, quod & habetur de consecra. dist.4.cap.Omnisqui.Abhacautem ponitentia cum baptizantur foli paruult sunt immunes. De venialibus autem non est necessaria penitentia, quia per dilectionem Dei, & multa

#### De Pcenitentia.

alia remitti possunt. Si vetò peccator præueniatur aliquo periculo maris, vel latronii, vel alicuius alterius, pomitentia eius erit, quod saciat tuno quicquid possit. Dicat Misere mei Deus, vel aliquid simile: quicquid enim possit etiam in vltimo statu sacere hoc animo vtoccilietur Deus & placatus reddatur, pomitentia est. Talis namq: non est extra salutis statum.

Ponitentia remistit poută peccato-

Quæritur,vtrum per pænitentiam remittatur pæna debita peccatis? Resp.quod per pe nitentiam semperremittituraliqua parsreat? & fit minor: non tamen oportet quod tollatur tota obligatio ad ponam. Nam omnes fatetur quod postquam pænituit aliquis, imponenda elt aliqua pomitentia. Nec hoc infert præiudicium aliquod diuinæ misericordiæ, quod post dimissam culpă, quærat pœnam ab amico: qui enim peccat, lædit iustitiam simul & amicitia. Iure auté amicitiæ teneor ego dú aduersarius petit veniam, & ell parato facere quicquid vo luerim, recipere eum ad pristinam amicitiam. Nec debeo dicere, non parcam, aut non erit amicus donec reddat domum quam combussit. Sed nihilominus salua amicitia possum repete re domum mea. Etrex potest amico suo remitrere homicidium, tamen omnino falua amicitia cogiteum fatisfacere alteri pro iniuria. Sic Deus oinnino postquam aliquis petit veniam,

IE-

redit in amicitiam, & nihilominus exigit iustitiá. Nota vnum locum ex quo expresse costat, quod Deus punit hominem postquam factus eitei amicus.2. Reg.12. Postquam dunisit Deus peccatum Dauid, dicitur, Veruntamen filius

qui natus elt tibi morietur,&c.

Quæritur, quomodo remittantur peccata venialia? Resp i, quod quicquid sufficit ad remittendum mortale, sufficit etiam ad remitter quomodum veniale. Est clarum, quia quicquid est in do remit veniali, est in mortali, & aliquid amplius, ergo. tantur. Secundo dico, quod ad remissionem venialis fufficit dilectio Dei. Nam cum Dei dilectio sit ei velle placere: & qui vult ei placere, vult vir tualiter non displicere: jam ibi interuenit displicentia interpretativa quæ sufficit ad remisfionem venialium: vtait S. Tho.3.p.q.87.2r.i. Nam apud homines sufficit ad remissione leuis offensæ dicere ei quem offendit, ego posthac volo tibi in omnibus placere: ergo multo magis apud Deum qui pronior est ad iniseren dum. Item probat hoc Scotus, plus placet Deo dilectio ista, quam displiceat peccatum veniale: sed homines etiam mali si offendantur leui offensa, & præstentur eis magna beneficia, no exigunt satisfactionem leuis iniuriæ, etiam si nonpetatur venia: ergo dilectio Dei sufficit adremissionem peccatorum venialin.Per dile

## De Poenitentia.

&ionevero Dei, aut per displicentiam genera lem, dunittutur omnia illa peccata venialia ad que homo non estactualiter affectus, vel virtualiter. Si verò quis est affectus vni peccato veniali,& dolet de alio, remittitur peccatu de quo dolet, manétealio Et quonia illa potellare ecclesiæ tradita in illis verbis. Q uoru remiseritis peccata:pon solum tradita cit facultas remittendi peccata per ponitentiam qua est sacramentum: sed etia muliis alijs modis, cum adremisjonem venialium no fint necessaria sacrameta, relicta est potestas ecclesia ad instituenda mediaad corum remissione. Etista funt oratio dominica, benedictio episcopi, tun sio pectoris, aqua benedicta, & similia, quæ sine quocunque alio motu bono sufficiat remit. tere venialia, per hoc quod fiunt, quia sunt ab ecclesia initituta in remedium venialium. De aqua benedicta Alexander quintus à Petro dieit, & habetur de consecr. diltin 3. cap. Aquam sale conspersam populis benedicimus, vt ca cuncti afpersi sanclisicentur, & purificentur. O uod etiam omnibus sacerdotibus faciedum este mandauimus. Nam si sanguis vitulæ afpersus sanctificabat, multo magis aqua sale afpersa,& diuinis precibus consecrata populum sanctificat. De oratione dominica habetur de pocinitétia.d.g.c.de quotidianis. Et ex Chriso. didicentes, de quotidianis leuibusque peccatis quotidiana oratio fidelium sufficit, scilicet, l'a ter noiter. De benedictione episcopali, & abba 10 habetur.1.q.1.c.Benedictio.c.Multi De iun sione pectorishabetur de poenitentia, d-1. capi. Tres funt actiones, & dilti.z.c. Sicut inquit.& de sacra vnetione,c. Cum venissem. §.1.

Quæritur, vtrum peccata per penitentiam peccata remissaredeant per sequés peccatus. S. Th. 3. p. per po-q. 83 ar. 1. dicit, quodin peccato duo possunt conitentia siderati, v numeit ipsa culpa, alterum reatus ad remissa, penam, & tunc ponit tres conclusiones. Prima, an rede-Peccatum non poteit redire quantum ad cul- ant perpain. Patet, nam fi Socrates occidit hommem, & egit de illo homicidio poenitentiam: & iterum polt poenitentia furatus est, hoc vltimum peccatum furts non habet inaculam homicidij. Secunda conclusio. Peccatum no redit quantu ad reatum poenæ seusus, quianoua poena sen sus debetur peccaso huic nouo, & no illa prior. Tertiacoclusio, l'eccata præteritaredeut per-Sequens peccatii quantii adpoenam damni aliquo modo: quia cadem poena damni erit pro quolibet peccato, & codem modo privatur vi sione divina Ethoc modo intelligitur illud Ia cobi,Q ui in vno peccauerit, factus est oinniu res. Verű eit, quod peccata præcedetia dicitur

# De Ponitentia.

aliquo modo redire per quandam ingratitudi nem, ad istum sensum, quo di grauius est peccatum quo di suno post reinissa peccata sit, quam si prius non essentiem Deum offendere, magna ingratitudo est. Hæcautem grauitas quæ ratione in gratitudinis consurgit, cûm non mutet speciem peccati secundum omnes, non est de necessitate consitenda. Non enim est opus, vt dicat, post quam sunt inihi dimissa peccata adulteratus sum. Patet igitur, quo di peccata semel reinissa non redesit per peccatum seques. Sine pænitentia enim sunt dona Dei. Roin. 11.

Per pœnitentia restituiturgratia & virtutes infusæ-

Quæritur, virum per penitentiam restitua tur hommi gratia, & virtutes insus ? Resp. secundu omnes, quod non est dubitandu de hoc. Nam cum in penitetia detur gratia, necessario dantur omnes virtutes insus quæ gratia con comittantur: sicut in baptismo, quia datur gratia, dantur etia virtutes morales. Sed tota dissi cultas est, v trum resurgat penitens ad tantam gratiam quantam habebat antequam caderet, velad maiorem, aut minorem? Ad quod omnibus alijs opinionibus dimissis, dico cũ S. Tho. 3, p. q. 80, ar. 23, &. 5. quod penitens no semper resurgitad maiorem gratiam quam illa à qua cecidit, nec ad æqualem, sed secundum propor tionem contritionis quam habet. Hæc opinio

fuit

con

fuit antiquorum omnium, Alberti magni, Alexandri de Ales, 4.p.q.77.meinbro.5.& Bonaué turæ.4.d.14.& Ricardi,& omniñ illorum qui fcripserunt in theologia grauiter, & modeste. Hoc probaturà potteriori preter autoritatem Hieronymi quam allegat S. Tho. quia experié tia oftendit, quod pænitens non semper resur gitad maiorem gratiam:videmus enim feruetissimos viros polt peccatum & penitentiam, tepide & non itaferuenter sicutanteà operari: ergo non habent tune maiorem gratia & amo rem Dei, amor enim Dei non est ociosus. Vide: mus verò magnum peccatorem aliquando feruentissime penitere, & exerceri in bonis operi bus:igitur no omnes refurgunt semper ad inaiorem, vel æqualem gratiam. Item ad gratiam, sequiritur dispositio, & quanto maior est dispositio, tanto maior gratia inttoducitur : sed contritio est dispositio, non solum ad nouam, gratiam, sed etiam ad gratiá præteritam: ergo quanto maior fuerit contritio, tanto maior erit gratia, etiam præterita. Dico igitur primo. quod cuicunq: resurgenti, extra gratia quæ da, tur ei secundum mensuram contritionis quam habet,& quæ daretur etiam sine meritis prioribus, datur ei aliquid ratione præcedentiu me ritorum.v.g.Sit Petrus qui habebat cétum me ritorum gradus, conteritur nunc post peccatu

#### De Poenitentia.

contritione vt decem: dico quod vltra gratia yt decem quæ datur ei ratione contritionis,da tur aliqua gratia ratione præcedentium meritorum. Secundo dico, quod quanto prædicta contritio maior fuerit, tanto maior gratia dabitur ei ratione præcedentium meritor u. v.g. Petrus anteà habebat gratiam, vt decem, & Pla to vr decem, refurgunt ambo: Petrus cotritto ne vt dece, Plato contritione vt 20 dico, quod Platoni dabitur maior gratia ratione præcede timmmeritorum. Tertio & vitimo dico, quod perfecte penitenti, ideit, ex toto conatu, femp. rellituitur tota gratia præcedens. Nam perie. Etæ poenitentiæ correspondet perfecta reititutto, non elt autem perfecta restitutionisi restituatur totum, ergo: & consequenter secundum proportionem penitetiæ redituitur præ cedens gratia. Quia iultum est, quod si toto conatui correspoder tota gratia, quod medictati conatus respondeat medieras gratiæ:&ter næ parti conatus; pars gratiæ, & fic colequé ter. Vnde optimum elt sæpe dolere de peccatis,vt relituatur tota gratia ratione præcedetium meritorum.

Per omnia bons
nia bons
opera reprobabiliter dicumus, quod fic. Videtur enim
fituitur
aliquid omnino, quod bonus princeps fi ppter delicta
abitu

chstulerit ab aliquo bona, postmodii ilio peni- de grassa tente restituerit ei princeps aliquam bonorii perdita, partem, tot obsequia posset deinde regi exhibere, quod reddat ei omnia: & esset toc lauda bile in principe. Ita prorsus videtur dignii sen tire de Deo, & quod diligenti Deum vel dati eleemosyna, vel alia bona opera facienti post poenitentia, restituat aliquid de gratia dependita. Certum igitur est merita præcedetia non perdi omnino, sed recuperari à poenitente.

#### De Contritione.

E partibus pocnitentiætractatii aggre dienti. Quæritur in primis quid sit co tritio, quoniam ea cit poenitetiæ pars prima: Resp. quod est perfectus actus poenitetiæ. Poenitetia enim virtus est, per quam placamus nobis Deum ratum, & cosequimur remissionem peccatorum. Ad hæe enim duo do bet dirigi tota poenitetis intentso. Est autem iste actus poenitentis dolor: vnde poenitentiæ dolor est contritio, qui maxime propitiatur Deum. Hierony. & habetur de poenitentia. d.t.c. Mensura, apud Deum non tantum valet mensura temporis qua doloris. Et Chrysostomus homilia. 21. super Matthæum, non dolere quia peccauexis, magis indignari fa-

CIE

# De Contritione.

cit Deum, qu'am idipsum quod antea peccaue ras. Sunt de hocinsinita testimonia sanctorum & facra scriptura attellantia, quod dolor de peccatiselt pars penitentia vales ad remissionem peccatorum!vt patet ex conucrsione Ma gdalenæ,& fletu Petri post negationem,&c. Habemusigitur,quod contritio est dolor.Et ita diffiniturin concil. Florentino, sub Euge. 4. Etin concil. Tridenti. sels. 14. cano. 4. Sed nota dum duplicem effe dolorem, quia quidam est sensitiuus, alius est intellectiuus. Contritio au tem eft dolor intellectiuns & no fenfitiuus: vt docet S. Tho 3.p.q.85.ar.1. & omnes doctores. Q uia contrițio cit in poteltate nostra, sed dolor sensitiuus non est in potestate nostra, ergo. Etadhuc proprie loquendo contritio non est iple dolor, fed odium & displicentia peccati, ex quo nascitur dolor. El tigitur cotritio odiu, nolitio,& detestatio peccatorii præteritorii.

An fit ne ceffariú propofitum non peccadi.

Quæritur, an sufficiat dolere solum de peccatis præteritis, vel an requiratur etiam ppositum non peccandi. Hæc est gravis quæstio, & de qua sunt variæ sententiæ. Maioris in. 4. dist. 14. q 1. & Almain. & Bonauent. 4. dist. 14 in expositione textus dicunt, quod si penitens nihil cogitat de suturo, no oportet quod habeat propositis caucidi à peccatis, sed susseit quod actualiter non habeat contrarium actu. S. Th.

. 2.2.quelt.113. ar 5. & in 4. dilt.14 in expositione textus, & dift 17.q.2 ar 2.quæstiñcula.4. & 3.p. 9 85.ar.3. & .9.90.ar.4. & .3.contra gentes.c. 158. &.4 contra gentes.c.72.& Adrianus que dli.5. ar.3. dicunt, quod requiritur actuale propsifitum cauendi à peccatis futuris. Idem tenet Albertus Magnus.4.d.14 ar.10. & Alexander de Ales. 4.p. inebro. 9. Que harum fententiarum sit vera, firmiter tenendum atq; intrepide dicendum est, quod sola sententia D. Tho. quam stabilem & firmain facint primuin verba con cil.Florentin.quæ dicunt, ad contritionespectat dolere de peccatis cómissis cu proposito non peccadi deinceps. Præterea cocilium Tri deti.selsio.14. c.4. cuius verba sunt. Contritio quæ primum locum inter dictos pænitentiæ actus haber, animi dolor ac derestatio est de peccato cómisso, cumproposito non peccandi de cætero.ltem Ioan.5.&. &. Existenti ad piscinam dixit Dfis, & adulteræ, amplius noli peccare: non dixit non pecces: ied, noli. Ite primu quod ab eo qui fecit iniuriain poitulainus, est huiusinodi propositu (Sesior nunca mas). Ité non habet veram ponitentiam qui no diligit Deum super omnia : sed qui sic diligit Deum, vult ei in omnibus placere, & in nullo displice re: ergo talis habet propositum cauendi sutu £2.

# De Contritione.

Quæritur, de quo debeat elle cotritio! Ref-Cerritio est de per pondeo, quod non de peccato originali, sed de peccatis actualibus. Patet iff ex verbis vtriufcatis ac que concini florentini, & Tridentini in prætualibus é denti quællione citatis, Item, quia pemitenporter vi tiæ sacramentum non habet locum neque virde quoli tutem nisi post sacramentum baptismi suscep ber pec tum. Vnde in concil. Triden, sessio. 14. cano:1. distincta sic dicitur. Si quis dixerit in ecclesia catholica cutritio. pomitentiam non esse vere & proprie sacramé tum pro fidelibus quoties post baptismum in peccata labuntur, & c.anathema fit. Ex qua fen rentianune diffinitaliquido constatsacramen tum pomitentiænullum locum habere in pue ris,nec in illis qui ad v sum rationis, nec in mi nimo peruencrunt. Nam si peccare non potue runt : nec pomitere, nec confiteri tenentur. Et elt differentia, quia ad peccata mortalia requi ritur cotritio, non tamé ad venialia. Vtrum au tein debeat elle cotritio dillincia de omnibus peccatis in particulari, vel an sufficiat vnica corritio de omnibo in generali, dubliari folet. Q uidam enim tenuer fit necessarias este tot co tritiones quot peccata mortàlia, quia S. Tho. dieit, quod contritio debet elle distincta de sin gulis peccatis mortalibus. Sedego credo ficut aicit Caieta quod hæc opinio sit talsissima. Non oportetreddere pontentiam ita dithei-

icm

1em, & inaccessibilem. Quod ego sentio est. quod adremissionem peccatorum sufficit do lor generalis de omnibus peccatis: & no requi xitur dolor in particulari. Patet, quia aliàs non posset homo consequiremissione peccatoram nisi aliquo certo & determinato tepore, quod zeit falsissimummamin quocunque momento poteit homo sufficienter conteri, iuxta illud Ezechielis. 3. In quacunque die ingemuerit peccator, &c. Et sumitur ibidies pro momento Sequela autem probatur, quiaad cogitan-; dum peccata requiritur certum tempus,ergo -ad dolendum in specialitetiam requiritur tepus certain. Et hoc primum conceditur, & neceilirio concedendum est ab omnibus. Secundo dico, quod nec ante corritionem ginerale, -nec pott, requiritur cogitano & derettatio fin gulorum peccatorum in particulariante confessionem: in ipsa enim confessione tenetur homo conteri in speciali. Cum enim confessio debentelle diffineta tuncciin ca confictur, deteltatur illamam alias effet fictio. Nec oporter dicere, dolco de ittis quatuor & deliis. 6. fed -daleat de omnibus, & confiteatur diffincte peccata sua, 3choc sufficit. Quia a Eus interior penitentia à quo exterior proficifeitur: fingu la mortalia que sub cofessione cadat respicit.

Quaritur, vtrum quicifqi dolor peccatori An quili

4 20

#### De Contritione.

ta.

uus do. quantumuis paruus sufficiat ad remittendum lor suffi. peccata: Scotus. 4. d. 14. q. 4. ar. 2. dicit quod liciat ad re cet quis habeat dolorem de peccatis propter mitten- Deum, cum omnibus alijs bonis circuitantijs: da pecca nisitalis dolor habuerit certain intensione & continuationem, non sufficit. Quanta auté debeatesse ista intesso doloris, dicit quod solus Deus nouit. Sed hoc est mere volutarie dictu. In reautem necessaria ad salute non debemus loqui fine autoritate facræ scripturæ, aut fanctorum. Item arguitur contra hoc. Deus pronior eitad miserendum quam ad puniendum: sed quæcunque intensio voluntatis in peccatum, etiam in vno instanti sufficitad damnan dum hominé: ergo quæcunq: intensio contra peccatum in quocunquinstanti sufficier ad co sequendam misericordiam & remissione. Tenendum igitur est (omissa multitudine argumentorum)quodin contritione non requiritur certa intesio, aut cotinuatio temporis. Sed tune dubitatur quomodo intelligitur, quod co tritio debet esse inaximus dolor, vt dicunt do-Aores requiri : quia est de maximo malo, scilicet de offensa Der Ad hoc dicendum, quod sicut dilectio Dei debet effe maxima non intenfiue, sed affectiue & appretiatiue: ita requiritur quo I odio habeamus peccatti supra oinne odibile. & reuera mallem esse mortuus incurris

feq:

sequecunq: alia dana quam peccatum, licet talis actus sit remissus gradualiter. Non oportet tainen, quod pœnitens faciat illam comparationem, malle pati hanc morte, velillud ma lum,quam incurrisse hoc peccatum (quamuis hicactus effet valde perfectus, & multuin vale retad pæneremissione) sed sieut satisest ad dilectionem Dei super omnia, velle ei in omni bus placere, & in nullo displicere : ita ad cotri tionem sufficit dicere, ego nullo modo vellem offendisse Deum. Et licet experiamur in morte charorum nos plus dolere quam in peccatis non turbemur: quia hoc prouenit ex co quod præsentia magis mouet quam absentia: & magis connaturalia sunt magis sensibilia, ideo ap petitum sensitiuum magis mouet. Hic autem dolor sensitiuus debet esse moderatus. Vnde Apoltol.2. Corinth.2. admonet eus vt consolen tur ponitente quendam, ne abundantiori tristitia absorbeatur. Dolor aut intellectiuus non potelt essenimius.

Vtrum, de grauiori peccato sit habenda ma An de ma ior contritio quam de minori. Respondeo pri suri pec mo, quod non elt necessariu dolere amplius de cato tie vno peccato quam de alio. Patet, quia vt su-magis do pra diximus, safficit ad contritionem dolor in lendum. vniuersali de omnibus peccatis, & ralis dolor non est tune intensior respectu vnius peccati,

# De Contritione.

quam respectualterius. Secundo dico, quod id esser conuenientissimum, viscilicet, maiorem dolorem habeat homo de maiori peccato Quod autem hoc non sit necessarium patet, quia aliàs teneretur pænitens seire granitates peccatorum, quod seilicet sit granius peccati, fornicatio, an detractio, quod nullo modo est dicendum.

An côtri tio sit do lor prop ter Dei.

Quaritur, virum dolor contritionis habere debeat hanc circustantiam finis, vt sit prop ter Deu! V trum ad hoe, quod cotritto fit fush ciens ad remissione peccatorum, requiratur di lectio Dei superomnia? Respo. quod de hoc sunt opiniones. Gabriel. 4.d. 14.9 1. & 2 Palud. d 17.q.2.coclusione.1.& Caie q.1. de contritione, & Capre. 2.d 41.q.1.ad.1 Grego. tenet quod requiritur dilectio Dei super oinnia. Et idena videtur dicere S. Tho.3.p.q. 85. arti.5. vbi dicit, quod quintus actus qui concurrit ad contritio nem elt actus charitatis. & 1.2.9 113. arti. 41. di cit quod ad ponitentiam non sufficit inotus fidei nisi sit intormatus charitate. & 2. p.q. 84. art.6. dicit quod actus ponitentia nascitur ex actu charitatis. Et probatur, quia in pomitentia fit integratio amicitiæ (fit enim ex itumico amicus) led hocelt impossibile nisi inimicus incipiat diligere, ergo. In contrarium est, quia dilectionis actus est perfectior, quam actus

po:-

ponitentiæ:ergoremissio peccatorum no de beret tribui actui pœnitentiæ, sed actui dile-Etionis: cuius oppositum dicunt omnes. Pro solutione huius dubij notandum, quod actus pœnitentiæest actus diftinctus ab actu dile-Etionis Dei: quia pomitetia & charitas diftin guntur, ergo etiam actus earum. Hoc supposito, videtur quod non possit esse pænitentia fine dilectione Dei,quia odin nascitur ex amo re,ergo odium peccatorum nascitur ex dilectione Der: si enim non diligerem Deum, qua re odio haberem peccata? nunquid propter 2morem creaturæ', no certe, sed propter Dei amorem: cum igitur odium peccatorum fit fuper omne odibile in vere ponitenti, ergo procedit examore Dei superoinnia. Et ita est regulariter, quod peccator ex amore mouetur ad ponitendum. Potett tamen effequodin vo luntate no sit alius actus quam iste, dolco quia offendi Deum: qui nec est elicitus nec impera tus à charitate, & iste talis actus sine alia dilectione sufficit ad remissione peccarotti, qui li cet regulariter procedat à charitate, tamen remissio peccatorumagis tribuitur pomitentiæ qua charitati, quia in tacra scriptura illi actui pmittiturremissio. Et S. Tho. dices quod pari tentia procedit ex a more, intelligendus est co muniter & regulariter:vt patet apud ipfu 4 d.

#### De Contritione.

14.q.t ar.2.quæstin.t. Vern est quodipse actus pæntentiæ, nolle Deo d splicere, est vera disectio. Dolor igitur peccatorum debet esse propter Deum, non propter timorem pænarum, aut propter quoduis aliud, sed quia sunt offen

sæ Dei patris pijssimi.

An qui dolet p pter Deu femper recipiat gratiani.

Queritur, vtrum qui dolet vt nic diximus semper recipiat gratiam: Caieta.q.t.de contritione, tenet mirabilem opinione, scilicet, quod stat quépiam dolere de peccatis pfecte, & per-fecte proponere cauere ab illis in futurum, & perfecte diligere Deum super omnia,& nó ha bere gratiam.Ratio eius est, quia alias sequere tur quod posset quis habere cuidentia quod sit in gratia. Oppositum tenent omnes doctores, & dicunt quod quam primu feceritaliquistotum quodin le cit, statim habebit gratia. Vide S. Tho.1.2.q.112.ar.2.ad.1.&.q.113.ar.3.&.8. &.3. p.q 85.ar.5.& 6 Et in pluribus alij locis. Et op politum effet contra icriptura facram dicente. Convertimini ad me & ego convertar ad vos: iam hic pointens convertitur ad Deû: & Deus non couertitur ad pænitetein. Iacob. 4. appro pinquate Deo, & appropinquabitur vobis. & Ioâ. 4. Qui diligit me diligetur à patre meo. Et pfalm. 50. Cor cotritum & humiliat i Deus non despicies. Fallis imum ergo est qued Caicta dicit.Et dico, quod non trai de lege quod taliter ponitens careat gratia cum faciat totuquod in se est. Nec hoc dato sequitur se scire eundenter quod habeat gratiam. Non enim egopossum habere euidentiam, quod dolco de pec cato super omnia, vel quod propona periecte cauere in suturum. Habemus igitur pro certo.

quod qui sic dolet habebit gratiam.

Quæritur,vtrum attritio possit fieri contri tio: Ad hoc suppono ex omnibus doctoribus, & S. Tho.quodnihil aliud elt contritio quam dolor perfecto: attritio verò dolor impertecto. Tunc dicit S. Tho. 4. d. 17 q. 2.21. 1. quæltiuncu la.3. quod attritio no potett fiers contritio. Pro batur, quia principium cotritionis cit gratia. virtus infusa: attritionis verò principiù est habitus acquisitus, vel sola potentia: idem autem actus non potest elici à virture infusa, & acqui sita, vel a potensia, ergo. Sciendum est tamen quod duplex est corritio, quædain intrinsece, que habet hoc pro obiecto : doleo de peccatis super omnia. Alia extrinsece.i. ex circunitatia & sic omnis dolor qui est cu gratia vocatur co tritto. Eodem mododuplex est attritio Quada intrinsece ex obiecto, vt puta, doleu de peccatis quia turpia sunt & infamia, vel propter infernum. Alia extrinicce, puta doleo de pecca tis propter Deum: & cum omnibus circunitàtisssed omitto preceptum aliquod necessaris-Tung

# De Contritione.

Tunc sit conclusio. Nunquam ex attritione sitcontritio intrinscea, quia different ex obsecto: vita esim dolet propter Desi, alia propter ponas. Vnde conclusio S. Thom. intelligitur de at tritione proprie dicta, & de contritione pro-

priedicta.

An tota Vita fit tempus contriti onis.

Quæritur, vtrum tota ilta vita sit tépus co tritionis! Respod.primo quod est expedies & conneniens sepe dolere de peccatis. Et sancti ita cosultic. Ad amicitiá enim pertinet sæpe do lere de offensafacta amico: maxime quia dole re debemus quousque reparemus detrimentu factum per peccati, sed mui:a sunt que nullo inodo possunt reparari, puta tepus quod perdidimus peccádo, ergo pertotá vitá dolere de bemus deillo. Hoc aut intelligend nelt de dolore qui est in voluntate, na de sensitiuo dolore grane effet videre amicii femper effe trifté. Loquendo afit de doloris tempore qui est sub præcepto dico, quod de peccato femel dimisso no tenemur amplius dolere, quia Deus no iudicat bis in 1d ipsum: vt dicitur Nahum.1. Sed ex peccato non dimitlo est dubium quando te neatur homo conteri: Adhoc Careta.quodl.2. q.3. dicit quod preceptum contritionis partim citaffirmatiumn,quia obligat adactum, scilicet ad dolorem: partim negatiuum, quia obligatad non manendum in peccato. Loquendo do

dehoc præcepto in quatum est affirmatiuum obligat semper, sed non ad semper, sicut & re liqua præcepta affirmatiua: scilicet in casu no cessitatis, puta com quis administrat vel recipit sacramentum, vel in articulo mortis. Loquendo verò de prædicto præcepto in quantum eit negatiuum obligans ad non manendu in inimicitia Dei, obligat ficut catera pracep ta negativa semper & ad semper: & ad itatim. Et sicut qui tenet alienum tenetur thatim red dere, sie qui est in statu inimicitiæ Dei, tenezur statum ab illo exire. Peccat autem contra hocpræceptum qui habet actum comissionis contrarium, puta si dicat volo manere in hoc itatu per diem aut per horam. Sicut qui retinetaliena no femper peccat de nouo, sed cum habet hücactum pofitiuum,nolo reddere alie num, elt tamé semper in malo statu. Magister meus Victoriatener quod nullum est præceptum de ponitentia aut contritione, quod obli getsub nouo peccato. Quauis peccatum mor tale sine poententia no possit deleri, ac proinde sit necessarium dolere seu pomitere, sed qui non pænituerit, damnabitur quidem propter peccata que commisit, sed non quia non penituit. Sed quia mihi magis placet opinio contraria ideò hanc non prosequer.

Quæritur, vtra polt hanc vita sit locus pœ

## De Contritione.

An post vitam sir locuspoc mitentic

nitentiæ. Respod, quod non, sed prout in eorpore gesit siue bonum, siue malum recipiet. 2.
Corinth. 5. Et v bi ceciderit ligni, ibi manebit,
Ecclesiast. 1. Veniet nox quando nemo poterit
operari. Ioan o. Sed cotra de Traiano, & alijs,
quos apostoli suscitura de Traiano, & alijs,
quos apostoli suscitura detrusi. Respond. no du
bito quin Deus possit homines dannatos libe
rare ab inferno, sed hoc est præter lege. Id auc
quod dicitur de Traiano timeo quod sit sabula, tame quicquid sit, Deus potest omnes dana
tos eripere ab inferno, etiam si non pæniteat.
Et sieno opus est dicere, quod suscitauit illu
ad pænitendum, no enim erat opus.

Anvenia lia remit tantur post hac vitam.

Quæritur, vtrum saltem peccata venialia post hanc vita remittantur. Respo, quod cum multi moriatur in peccatis venialib, vel quia non cogitauer sit de illis, vel quia coplacet sibi in aliquo, necessarium est dicere quod in alia vita remittatur. Et ita S. Tho. 4. d.21 q.1. arti 3. Et in additionib, q.4. ar. 2. dicit, quod peccata venialia remittuntur in purgatorio: & codem modo sicut in via remittuntur. In inferno ast ideo no remittuntur, quia ibi existetes sunt ini mici Dei, & Deus corum opera no acceptat. At existetes in purgatorio sunt amici Dei, & ideò acceptatur corum opera: & ctiam per displice tiam peccatorum remittuntur eis peccata venia

mialia. Ita Greg. 4. dialogo. c.30. & nabetur. 25. dilt. c. Qualiter, & August. 21. de Ciuitate. c. 24. Matth. 12. Non remitteur eineq: in hoc seculo neq: infuturo. 2. Macha. 12. Sancta ergo & sa lubris cogitatio pro defunctis exorare, v t peccatis soluatur. Opera igitur bona existentium in purgatorio sunt quidé metitoria remissio-

nis peccatorum, non tamen gloriæ.

Quaritur,vtrum semperremittatorper co An contritioneintota pona peccatis debita? Respon- tritio re detur iuxta fidem catholică negatiue:ita enim mittar to diffinitum est in concil. Trident. sess.14 can.12. tam poe his verbis. Si quis dixerit to tam poenam fimul cu culparemitti semper à Deo, anathema sit. Et item cano.15.1n fine, Præterea patet,nam ia satissactio no esset pars huius sacrameti, quod est contra prius diffinita. Item, quia alias non effet opus purgatorio. Quod auté post remissionem culpæ manear reatus pænæ, probatur vnica autoritate.2. Reg.12. Vbi postquam peqeatum Dauidremissum eit, dicitur in pænant eius ynicus filius qui natus est tibi morietur. Etalius loc9 Iosue.22. An pari vobis est, quod peccattisin Beelphegor! vsque in præsentem diem macula huius sceleris in vobis permanet. Vide S. Tho. 1.2. q 86.ar. 2. Potest nihilominus canta esse contritio, quod sutficiat ad remitten dum totapoena, sicuti credimus de Magdalena.Et hæc de contritione sufficiant,

# SEQUITUR DE CON

fessione, secunda Poeni-

tentiæ parte.

De hac materia Confessionis tra-Etant doct.in.4. distinct. 17.8 S. Thom. bidem, & in additionia bus.q.6. Et ante omnia.

POLICE V AE RITVR, virim confessio offit de necessitate salutis! Respond. faria ad gamb quodfic, & ita firma fide tenedum oit, vt patet ex concil. Tridenti.lef. fione.14 cano.6. cuius verba funt. Si quis nega uerit confessionem facramentalem velinstitu tain velad salutein necessariam non esse de ju re dinino, anathema fit. Idem patet excapit. Omnisveriusquesexus, de pomitétijs & remis · fionibus, vbi hoc expresse dicitur. Ex præallegatis costat confessionem esse de sure divino. De qua tamen reinferius aliqua dicentur, Sed · dubium ett, an si confessio non effet præcepta · de jure diumo, posset ecclesia ad ea obligare: Na si poisit parti refert scire an contessio sit de jure diumo, sutticit enim quod ia ecclesia in co

eilio generali obligauit o és ad contessione. E.e videtur, quod co lesia no potuerit cofessione præcipere. Na secundu commune opinione es clesia no habetsurisdictione superactus interiores, ergo salté non posset nos obligare ad co fitendüillossquod quida affernt, sed tamé danati sunt, li é ecclesia no posset me obligare etia,p quocuq: crimine, v treligione pronterer quia efferniquis graue onus, vrest ceimunis opi nio, sed etiá ett onus grauisimii & difficillimu peccara conteri : ergo fino effet preceptu diui nu, ecclesia no posset ad hoc obligare. Hæcest res disputabilis, & qua parñ indigem<sup>9</sup>, quia ha bem procerto, quod de cofessione fit præcep tum in jure divino: vtprimo probavimus. No tandii th, quod duplicia funt precepta, queda quælicet fint absoluta, no obligat homine ab solute sed in calu, vt de elecmos yna est absolu te preceptii, & thuo obligat nissin casu necessi tatis: &poteit effe quod nunqua occurrat talis casus in vita, & ideôno vocatur elecinosyna necessaria ad saluté. Idé de sanctificatione sab bati, maxime si ecclesia no determinasset die. Ide de honorandis parentibus. Alia sunt præcepta quæ obligatabiolute, & no ett fatis in ca fu, sed oportet vt vos quæratiscasum, & dispo namini ad impledu illa. Et hususmodi est pre ceptum baprilmi, confessionis, eucharistie, cir

infranti niero 191.

ca quæ teneor facere ad illa implenda . Ethæe

vocatur necessaria ad salutem.

Quæritur, an confessio sit adeò necessaria Confes- ad salutem sicut baptismus: ita quod nunqua liceat illamomittere.Respodeo primo,quod non estadeo necessaria ve baptisinus. Ná puer fine actuali baptisino non poteit saluari, poteit ficut bap autem homo saluari sine actuali confessione. timus. Sed verum cum quis potest conteri, poisit aliquando omittere confessionem. Respodeo p nuc quod multa sunt præcepta Dei, & sic qua docunque quis posset confiters fine transgreffione præcepti diumi,tenetur confiteri, etiam 'si perdatbona. Si verò fimul concurrat aliud præceptum diuinum cum confessione,& præ ceptum confessionis non possit impleri sine alterius præcepti transgressione, si aliud elt maius (maxime de iure naturali) tune non tenetur confiteri, quale est non scandalizare. Vn de si fœmina sciret confessorem scandalizandum si ei contiteretur, non tenetur confiteri ci, vt latius infra dicemus.

Quæritur, an confessio sit de sure naturalis Cofessio Respon quod non. Quía sacramenta ecclesia no est de sunt de illis quæ sunt supra naturam, & pertiiure namentia ad sidem. Qui senim cognoscet aquam

eurali. inundare peccatorem :

Quaritur, vtrum teneamur confiteii peç-

cata venialia! Resp. quod omnes conuenint in hoc, quod qui haber mortalia peccata non teneturconhteri venialia, quia fi tenereturcon fiteri vnum veniale, ergo & omnia, & cum venialla fint infinita, effet quasi impossibile omana confiteri. Sed dubium elt, an qui no ha bet nisi venialia teneaturea consiteri semelin anno?De hoc S.Th.q.6.2r.3.2ddi.3.ponit duas opiniones. Prima dicit, quod tenetur, quia pro coptum de contessione est absolutum&poteit impleri, ergo. Secunda opinio dicit quod nul-·lus tenetur confiteri venialia. Ethæc est tenen da, quia præceptum de cofessione, intelligitur demortalibus, vt expresse diffinitur in concil. Trident fess 14 cano 7. vbi sie dicitur. Si quis dixeritiacramentum ponitentia ad remissio -nem peccatorum necessarium non esse iure di uino confiteri omnia & singula peccata mortalia,&c anathema sit. L'ondera verbum peccatamortalia. Ité patetex eo quod dicitur in c.Omnis v triusq: lexus,&c.confiteantur proprio sacerdoti. Circa venialia verò no elt pro prius sacerdos, nam quilibet potest ea confite ri cui voluerit Ité ecclesia noluit de nouo præ cipere consessiones sed præceptum iuris diuini determinare quo ad tempus executionis: at - à Chritto non est præcepta confessio nisi mor talium,ergo.Itë in illa decretali imponitur no

Peccata venialia an tenea mur con fiteri.

K

con-

confiteti graussima pona, vt scilicet viues at ceaturabingressu ecclesie, & mortuus christia na careat sepultura: sed huiusmodi pono no imponiitur à pia matre ecclesia perfectioribus viris, quales sunt qui habet solum peccata venialia quæ alij peccatores non tenétur cofiteri (alias incliores effent peioris conditionis) crgo. Irem quia ad remissionem venialium sunt quamplura remedia, videlicet cofessio genera lis,oratio dominica, tiisio pectoris, &c. Cæterii & si nullo iure teneamur cofiteri venialia laudabilerame eft & valde vtile illa coffreri : horumenim peccatorii cofessio sufficies materia elt sacrameti panitetiæ.Esfetque læresis affe rere quod nó liceat costeri peccata venialia vt diffinitum elt in cocil. Tridet. sels. 14. can. 7. cujus verba sunt. Si quis dixerit nou licere cofiteri peccata venialia, anathema fit. Talis igitur qui no habet nisi venialia, petat in paschate Lucharistia, & sacerdoti diceti quod prip cosi teatur, respodeat se no egere cofessione, & sacerdos credar. Sed qs est hie, & laudabim? eus

Quaritur, verifaliquis possit conteri pecca Mêtiri in tam quod no habet! Respo. S. Tho. quod si nucofessio quamlicet metiri, multo minus in cofessione. ne quale Sed quale peccatii crit! Dico phabiliter, quod sit pecca qui conterur mortale quod non habet, peccat tum. inortaliter: quia peccat circa ca qua sunt de ne

cel-

ce suate cofessionis, & decipit confessore qui abloluit quod non potest ablolui: & consequé ter dico, quod cofessio no fuit integra, ac proindenulla & iteranda: quia non confitetur de illo mendacio pernicio lo. Si autem peccatum de quo dubitat, conteatur tanquam certum: si id faciar credés esse magis securum vr comuniter fit, non peccat. Si afit faciat animo decipi scrupu endi cofessorem, peccar mortaliter. Sed quid loss inf de scrupulosis, ve si habeo suspicionem, quod mane sa feci peccatuin Respodeo, quod no solum no cramen teneur confiteri, sed neque debeo facere, si cre do quod non consensi. Quia in rebus mortali bus debemus procedere ex crassis coiecturis, Deus enim no elt sophista,nec querit laqueos. In rebus autem moralibus vocatur demonstratio, vbi habeo coniceturas pro vna parte, &non pro alia, licer habeam formidinem eius. Illi qui sic contentur infamant sacramenta & redunt ea odiosa, satis est consiteri peccata cer ta & dubia: sed non de scrupulis qui sunt veri scrupuli. Nam de bis loquor. Exemplum, est ali quis qui oinnino habet propositiiin cauendi à peccatis, & nullo modo vellet consentire tentationibus, & expertus est quod solet resistere cogitationibus & illecebris, polleà occurrernt cogitationes & detentus fuit inillis, & postquam discesserunt non recordatur si aduertit K a

si consensit, vel qualiter se habuit. Dico quod de rali scrupulo non opertet consiteri. Et eo de modo de cogitationibus sides, & phâtasijs que occurrunthomini etiam parato mori pro side

siopusesset.

Mentiri circa venialis in cofessione quale peccatú

Dubitatur, v trum peccet mortaliter qui co fitetur peccatum veniale quod non feciti Nam quod peccet venialiter certuin est. Caieta.in.2. 2.in materia de mendacio dicit quod est peccatum mortale:quia mentitur in iudicio, vbi tenetur dicere veritatem. Sed respon, que d nó elt mortale, nam licet sacerdos possit exigere veritatein à pointente, non tainen quanchque veritatein, sed eam quæ pertinet ad inateriam iudicii sui, & cum venialia no sint materia co feisionis mentiri circa illa, non est peccatum mortale. Sicut nec si confessori interrogati, an sim pauper, dixero quod non, cum tamé reve ra fini pauper, no pecco mortaliter. Et quauis Caieta.in.2.2. fuerit ilius sententiæ, tamen in summa confessionis moderatius loquitur dicens, quod si sit intetio penitetis facere pecca ta venialia materiam cofessionis, tunc mentiri (et am circa venialia)esset mortale, quia iam veniale est materia principalis & pertinens ad judicium. Si verò non est intentio pomitentis facere venialiamateriam confessionis mentiri circa illa non est mortale. Sed adhue dico. quod. quod etiam si habuero intentionem efficiendi materiam confessionis ex venialibus, dicens mendaci circa illa, vt si dicam me non suisse mentitum, non pecco morraliter: quia per hoc quod nolo dicere mutatur intentio prior, &i a non manet materia confessionis, etiam si non habuero reslexionem illam, nolo quod hoc peccatu quod volo tacere sit materia cotessionis.

Quæritur, quando obligat præceptum con fessionis, an Itatim post peccatum? S. Tho.4. d.17. & inadditionib, q.6. ar.4. dicit quod hoc præceptum potelt multipliciter considerari. Vno modostando in solo iure divino, seclusa ecclesie determinatione. Alio modo post eccle siæ determinationem. Loquendo igitur secun dum primam considerationem, dicunt aliqui, quod obligat solum semel in vita, in casu neces sitatis:sicut & alia præcepta affirmativa, puta in articulo mortis. Sed contra, quia tunc effet impossibile conteri peccatamam cum ad hoc requiratur memoria peccatorum, videtur im possibile moraliter loquendo, quod quis habeat in mem. ria peccata quæ commist in 40. annis:& sic frustraretur illud præceptum, saltem pro maiori parte, quia paucorum peccato rum in fine vitæ posset quis habete memoria. Ideo dicunt alij quod tenetur quiliber confite ri in articulo necessitatis: qui vocatur quando

Anstatim post pec catum te neamur costeei-

Quando teneniur conteri.

est periculum obliuionis, sicuti & alia præcep sa tenemur implere quado est probabile, quod si tune non implentur, poste a non poterunt im pleri: sicut de auditione missa, no teneor eam audire mane, nisi solum sitvnica misla quæ ma ne celebratur: & sie de confessione quain tene tur facere intra illud tempus quod sufficit ad memoriam peccatorum retinendam. Sed contra, quia si hoc esset verum, ecclesia negligenter, determinaffet in cap. Omnis vtriusque fexus, tempus vnius anni pro confessione: nam probabile est, quod in vno anno obliviscutur aliqua peccata. Certum enim est, quod si de iu re diuino reneremur confiteri peccata nostra pluries in anno, no posset ecclessa dare faculta tem, quod differretur cofessio vsque ad annii: sed sunt aliqui qui in vno anno obliuiscuntur, ergo. Ad hoc sciendum, quod ecclesia non dedit nouam licentiam, sed coercuit negligentia, nec voluit dicere, quod non confiteantur anteannum: sed quo ad forum exterius voluit arctare. Vnde si quis aggrederetur periculum mortis ante annum, ecclesia non deobligauit illum à confessione in tals casu facienda. Sed quia nunc nemo obligatur confiteri nisi semel in anno (aliàs ecclesia deciperet nos) ideò salfum est quod ist dicut. Itaq videtur mihi, & est notadum pro alijspizceptis, quod Chriirus

stus instituit ecclesia, & dedit sacramenta & præcepta generalia no autem dedit præcepta Particularia, & ordinationes speciales quibus folisposset gubernari:vtisti heretici fomniat. Quod patet, nam Christus non determinanit episcopos per diversas dioceses, & tamen nisi ellent episcopatus disticti, esset impossibile ec clesiam gubernari,quia possent præcipere con traria. Nec in co fuit prouisio Christi insufsiciens,nam idcirco costituit prælatos vt guber naret ecclesiain, & præcepit fidelibus, obedite præpositis vettris. Secundo notadum quod Christus reliquit aliqua precepta generalia sine determinatione, quæ quidem non possunt commode observari ad Christi intentionem. nisi ecclesia determinasset tempus vel modi, &c.V.g.Chrittus posuit præceptum Eucharistiæ dicens, Nisi manducaueritis carnem filij kominis, &c. Stado folum in præcepto Christi, quado teneretur homo fumere Eucharistiam" Si dicas, quod semelin vita, hoc non est verisimile cum secundum Hieronymum, Augusti. Ambrofium, & alios doctores, in oratione dominica per panem quotidianum intelligatur Euchariltia. Cum etizmapoltoli, & inprimi tiua ecclesia fideles frequentarent hoc mysterium. Et Christus dixit, Hæc quotiescun-. que seceritis in mei memoriam facietis. Et iterum, Hoc facite in meam commemora-

tionem. Ac proinde patet, prædictum præceptum no posse commode observari ad intentionem Christi, sine ordinatione & determinatione ecclesiæ. Ité præceptum de celebratione resti, quomodo impleretur ! Nunquid sufficeret semel in vita genua slectere, & Deum coicre! Sie igitur dico de præcepto côtessionis, que de iure diuino tenemur consteri quado ecclesia determinati. Nec enim stando iniure diui no potest determinari quando obliget: suit etenim intétio Christi quod ista mysteria siequentarentur.

Cafus in quibus tenemut statim

Nune videamus vtrum stando in iure divi no, fint aliqui casus in quiby tenezmur station confiteri! Aliqui antiqui, & quidam summisse dicunt, quod peccator tenetur flatim confiteri quia alias exponeret se periculo: posset enim mori, vel impediri ligua vel memoria labi. Ité quia secus agendo, iam no facit quod in se est. Huius sententie est Innocetius in cap. Omnis, de pænitentijs & remissionibus Idem videtur sentire. Archidin cap. Ille rex. de ponitentijs, dist.3 Sed S. Tho. & alij doctores dicunt, quod non tenetur homo statim post peccatum confiteri. "atet, nemo tenerur liatim adcontritionem quæ cit magis necessaria quam confessio, ergo necad confessionem, liem hochon deter minatur in iure diumo, aut positiuo, er go cit

134

fallum.Item ecclefia determinauit semel in an

no,ergo hac sufficit. Sed vtra homo de iure diuino teneatur con In morterimarticulo mortis? Respond, quod sic. Na ris arricu peccator tenetur confiteri, & non porett polt lo,antemortem,ergo qui est in illo articulo, sino vult confiteri exponit se periculo. Vnde in capit.cii digino insirmitas, de poenitetijs & remissionious, pre costeria cipitur medicis, vtadmoneant & exponant in firmis pericula mortis : in quo errant coinmu niter medici,ne contrittent infirmi. Sed verii est, quod debent facere quanto melius potuerintiled omnino sunt negligentes medici. Et potelt contingere, quod propter corum negli gentiam dainnentur aliqui infirmi . Sed quid ve catur articulus mortis? Respondet Palud. 4.dittin.17.q.2.quod nó dicitur articulus mortis, vnde quis potest mori: sicut nen est articu lus mortis, juttar, jugar a las cañas, correr toros,o cauallos: tunc enim non tenetur homo confiteri ante illa exercitia: sed articulus mer tis vocatur, vnde communiter, & frequêter fo let sequi mors, sieut intrare bellum. De intran tibus autem mare eft dubium, fi er im effet par uum spacium & mare esset placidum,non tene tur confiteri. Bieniter arbiniol enivirirelinquatur iudicium de periculo n.ortis.

Quæritur, vtium ante eucharistiam ter ea-

tur homo de jure divino cofiteri ! Communis opinio est, quod sic. Cajet z.p. & in suma tenet oppositum. Cuius sent Etia in concil. Tridenti. sessio.13. de sacramento Eucharistiæ in calce canonis vndecimi, damnata est & reprobata, ita, vt nec opinatine possit desendi, etiam sub pœna excommunicationis ipfo facto incurrendæ. De hoc iam disputaumus supra. Ex di Etis sanctorum non est dubium quin teneatur confiteri, si habeat copiam confessoris. Si autein non habeat & debeat celebrare diebus festiuis, bene poterit sinc præuia côfessione:maxune si non celebrando incurrat aliquam notam infamiæ.

Sed vtrum ad recipienda alia sacraméta te-An ad re neatur homo confiteri? De hoc Marsilius.4.q. 11.ar.I.facit magnam difficultatem, & dicit par menta te tienlariter de recipiente facramentum ordinis quodordinandus tenetur conteri prius, quia coffteri. facramentum ordinis directe ordinatur ad co piam gratiæ, & esset inagna irreueretia no dis ponere le adreceptionem illius. Sed respondeo absolute (omissis opinionibus) quod ad receptionem aliorum facramentorum nemo tenetur consiteri. Vnde de consecrat. dilt. 4. c.vticium, dicitur, quod qui confirmadi funt, si sunt perfectæ atatis, admoneatur et prius consiteantur. Vbi admonitio potius videtur

cofilium quain præceptu. Et sie no est necessa rium ante hoc sacrametum confiteri in quo re cipitur copia gratiz, multo minus eritin alijs. Quod clarius parerex verbis concilij Tridetini. selsio.26. de reformatione matrimonij capit.I.vbi fic dicitur. Postremò sancta Synodo coinges hortatur, vrantequam contrahat, vel faltem triduo ante matrimoni j consummationem sua peccata diligenter confiteantur. Et ad fanctissimum Eucharistiæ facrametum pie accedant. Hactenus ibi verum eit, quod quia Omnia sacramenta conferiit gratiam, videtur aliqua negligetia accedere ad illa fine confessione. Sed quod non requiratur confessio, pa-tet etiam, quia ecclesia hoc non determinauit, nec in iure diuino habetur, ergo non est neces-· faria. Sed vnde magis habemus quod requiratur cofessio ante Eucharittiam quam ante alia sacraméta: Respondeo, quod hoc habemus ex Paulo dicete, probet aute seiplum homo, &c. Et ex vsu ecclesiæ: vbi qui no confitetur haberet consciétia peccati mortalis. Item ex dietis fanctorum, & ex cap. Omnis v triusque sexus, vbi præcipitur confessio ante pascha propter Euchariltiam in eo sumendam.

136 Sed virum ad administrandum sacrameta Ad admi teneatur sacerdos conteri; Resp, quod no, quia nistradu aliàs sequeretur pplexitas. Nam si essent dece sacrame

cerdos te neatur coliteri.

facerdo tes omnes in peccato mortali, quis audiret prius alterius confessionem. Sed ex reue rentia quam debemus facramentis, comodum ell, quod ante quam illa ministremus, vel euagelium legamus, conteamur: si potest commo de ficri. Et aliquando negligentia confessionis possetesse venialis, nuquam tamé mortalis: & hoc tencatur sine quocunque scrupulo. Adria nus, Palud. & Bonanentu. ponut aliquos casus in quibus tenetur homo statim consiteri, sed ego non credo eis.

137
De jure
humano
quando
tenemur
cofiteri.

Quæritur,quando tenetur homo iure humano conteri ! Dices, quod semel in anno, vt diffinitum est in illo canone Omnis viriusqu sexus. Præterea i dem diffinitur in concil. Tridenti.fessi 14.canó.8.cuíus verba sunt. Si quis dixerit ad cofessionem omnium peccatorum qualem ecclesia seruat, no teneri oes & singulos Christi sideles, iuxta magni cócilij Lateranen conititutionem semel in anno, anathema fit.Sed quæro ego, quando: Nam in illo capit. Omnis veriusq:, non determinatur tempus,ac proinde ex illo præcepto non plus obligamur confiteri in quadragelima, quain extra: & ita est. Vnde dico, quod si quisextra quadragesiına semel fuerit cofessus, si posteà habuerit im pedimentum sumendi eucharistiam in pascha te non tenetur confiteri in quadragesima. Et

E

128

Oblinio

si recordetur se in consessione præcedeti obli tum suisse aliquod peccatum mortale, non tenetur illo codem anno iterum consiteri, sed po

test expectarealiam quadragesimam.

Sed quid factet obliuiosus! An teneatur scri bere peccaia, vel aliter mandare memoriæ pec neatur cata? Maio 4.d.17.q.2.dicit quod sic. Ego non Scribere credo quod teneatur, imò nec laudo, quod pec peccata cata scribantur. Probo, quia no tenetur aliquis ad confi magisad confessionem, quam ad contritioné: tendum. sed ad contritionem habendam non oportet peccatascribere (sufficit in generali confiteri de obliris) ergo necad confeisionem requiriturid. Nec enun oportet ingum domini redde re grauius, satis est quod quado confitetur, debet dare operam, vt recordetur peccatorum, & aliæ sunt fabulæ. Ita dicit Syluelt. (doctor non spernedus) verb. Cofessio.1. 5 primo, in fi ne. Et præterea difficile est profecto quod aliquis habés curam animæ suæ, obliviscatur ali cuius peccați mortalis. Certe est difficile.

Quæritur, in qua ætate incipit obligare hoc præceptum de cofessione. Videtur, quod no statim post vsum rationis. Quoniam nec statim tenetur sumere eucharistiam: cii tainen etiam sit in præcepto. Respondeo secundum oinnes quod statim post vsum rationis tenetur consiteri peccatum mortale, sed cum con

09a æte te confiteri tene amur.

tcl-

fessio sit sacramentum no debet ludicre tiers. Er fino sunt coniccturæ de vsu rationis, non sunt pueri audiedi ea intentione, quasi sit ibi aliquod sacrametum : sed instruedi sunt, & docedi. Ad argumétum de Encharistia, respondeo primo, quod aliquem habere, vel non habere vium rationis no potest certo sciri,nifi quibuidam coiecturis: ideò quado non cit certuin, sed habemus coiecturas, quod habeat vsum rationis, tenetur consiteri: quia nullum est periculum, quod confiteantne peccata ctiá ante vium rationis. Ad Eucharittiam autem non dimittitur accedere quousque certo sciamus, quod habeat v sum rationis, propter irreueretiam. Seciido dico, quod v sus rationis no fimul venit de omnibo rebus, potest enim quis cognoscere vnum, & no aliud. Nam prius permenit puer ad rempus, quo possit iudicare de peccaris mortalibus, quam ad intelligendum tatum sacrametum, & quodibi sit corpus Chri fti: quod tame debet discernere qui sumit Eu charistiam.

Quæritur, vtrum Papa possit dispensare An papa in præcepto confessionis! Respó. quod non. possit di Quia inferior no potest reuocare, nec relaxaspensare in præce pro conrem, habeat potestatem. Cum ergo præceptú pro confessiois. cosessionis sit de iure diuino, nemo poteric dis-

dispésare nisi solus Deus. Sed contra Papa poteit dispesare in voto simplici, vtest communis opinio: & tamé obligatio voti simplicis est de sure divino, ergo. Item sectidum o, pinionem commune Canonistarum, Papa porest dirimere matrimontum ratum per verba de præsenti (in quo etiam cosensit Caieta.) ergo Papa potett dispesare in iure diuino positiuo, quod & concedut Canoniska, sed no sta opinor profecto, mittit enim falcem in melsem alienam. Ad argumétum igitur, potest dif pesare in voto, concedo: & in matrimonio rato, tráseat: ergo in iure diuino, distinguo coseques. Duplex est ius divinum, vnum quod non depedet ab actibus nottris, & in hoc no potest l'apa dispensare. Alterum quod dependet ab actibus nostris, ita quod per se non est sufficiens ad obligandum fine nous nostra obligatione: sicut est votum, & in hoc ratione illius propriæ obligationis qua ego superinduxi, papa potest dispesare: mo & parentes dispensant in votis filiorum ante.14. annum. De matrimonio autem rato dico quod elt contractus quidam : vnde filius di uinum obligaret Petrum ad accipiédam Ma-. riam in coniuge, papa nihil posser, sed quia ex actu iftius pendet hæc obligatio, & ex contractu humano particulari, si Papa in hoc po-

potest dispensare (de quo tamé nihil dico) est ex ea parte, qua est ibi aliquid humanu, & quia praceptum confessionis est per se sufficies ad obligandum nos, est proprie ius divinum, ac proinde non potest l'apa in en dispensare.

T41 Confeslio sacerdoti fucienda.

Quæritur,an fitneceffarium cor.fiteri facer dori : Respond quod sic. Erita sirma side renen dum ett. Sic enim elt diffinitum in concil. Florenti. lub Euge. 4. cuius verba funt. Sacrainen ti ponitentia minuter elt solus &omnis sacer dos, habens autoritatem absoluendi, velordinariam vel excommissione superioris. Præterea illudidem diffinitur in cocil. Tridentino, sessio.14.cap 6. Item cano. 9. & cano 10. Ité pro batur, quia folis apostolis dictum est, Quora remiseriris peccata, remittuntur eis. Et, quodcunque solueris super terra. & soli Petro,palce ouesmeas. Confirmatur ex v su ecclesiæ: na solissacerdotibus quando ordinantur dicunrurilla cadem verba quæ Christus Apostolis dixit, scilicet; Accipite potestatem ligandi & absoluendi. Hæresiss, it Vualdensiä, vt refert Harfillus.4.9.12.dicentium quod indifferenter poterat quilibet confiteri cui vellet. Dicit etiam, quod in aliquibus locis illi qui damnabantur ad mortem non permittebantur confiteri sacerdotibus, sed laicis: quod quidem elt error intolerabilis. Sed de his in materia de claclauibus dicemus.

Quæritur, vtrum venialia possint laicis co fiteri? Respo quod talis cofessio no grit sacramentalis, sed proficiet seut cum vnus laicus re citàs cumalio horas canonicas, dicit cofessionem generalé. Imo ipse sacerdos cum celebrat, absoluitur de venialibus à laico in cofessione generali autoritate ecclesiæ, quæ habet porethatem supra ventalia: sicut per tunsionem pectoris, vel aquam benedictam. Quia licettalis confessio non sit sacramentum, cit tamé quod dam facrametale.

Quæritur, vtrum confessio mortalium pos Cofessio sit sieri laico: Respondet Magist. sente. 4. d. 17. mortaliu & S.Tho.ibidem.q.3.&inadditionibus.q.8.ar. an possie 2. quod in necessitate, vrgete periculo mortis, fieri laiconfessio etiam mortalium est facienda laico. Magister in litera allegar Augustinum dicentem. Tata vis confessionis est, vt si deest sacer dos confiteatur proximo. Et Beda. Sed & graviora coæqualibus pandenda funt, cum deest sacerdos & vrget periculum. Hác opinione te net comuniter omnes do cto. Durá. Palud. Ricardus, Gabriel, Maio. Marsili. Sed Scotus ibi dicit, quod in casulicite fit laico, scilicet, quan do abco spero confilium, vel maiorem peccatorudolore: sed cæteris paribus melius est no facere. Et in. 4.d.14.ar. 2.in fine dicit etiain Sco

tus,

tus. Dubium est antalis confessio sit in detrimentum salutis, quia talis diffamat se sine vtilitate, ergo no est opus sie consiteri. Ipselibéternegaret,nisimoueretur dictisSanctoru,sed plus sanctis crededum est, quam vni rationi le ui.Et tenendum elt omnino, quod licet cofiteri laico in talinecessitate, licer hoc multi abierit à consuctudine: quam credo antiquis temporibus magis in v su fuisse. Nunc etiam fit ali quando, vt in naufragio. Ad argumentum vcrò Scoti,nego, quòd talis diffamat se, nam etia extra cofessionem possum dicere peccatum, meum: vt detur auxilium, vel confilium. At di ceshoc esse verum, quia sequitur inde aliqua vrilitas. Dico, quod etiam in confessione facta seculari ettaliqua v tilitas, scilicet subicetio ip sa, qua se subijeit homini laico propter Deum, est pars satisfactionis. Etetiam propter vereciidiam. Si autem timeretur infamia, aut reue latio confessionis, tune nec sacerdoti esset facienda. Sic verò hoc dieimus licitum: vt nullo modo dicamus præceptum. Vnde male fumma Angelica & alij fummistæ imponunt magiftro, & S. Tho quod dixerint effe præceptii. Nam S. Tho. dicir, quod potelt fieri: & in folutione ad primum dicit quod debet fieri: fed tamen hoc verbunon dicit præceptum. Laicus aŭt qui sic cofessione audierst, nullo modo de

quo

betabloluere, quia no habet potestaté, necpos funt ei committi claues: ecclesia enim non habesporeitaté supra peccata mortalia nisi per sacramenta, ideò talis non debet absoluere, sed deprecari. Si autem de facto absoluerer, nihil faceret: sed non manet irregularis: quia cuin irregularitas sitpoma iuris positiui, & in iure non fit expression, quod talis incurrat irregula ritatem, no meurrit. Quia in cap. Is qui de lentenna excominunica.libr.6.ponitur regula ge neralis, quod nullus incurrit irregularitatem propter quodeunque delictum, nisist in iure expressum. Erita tenent Sylueit. verbo, Confessor 1. & Palud. 4. distinct. 17. 9.3. Verunrame omnia prædicta admitti possunt, si sermo sit de contessione non sacramentali. Cæterilm si de sacramentali confessione sermo fiat, firma fide tenedum & dicendum est cofessionem sa cramentalem nunquam sieri posse laico, sed duntaxat sacerdoti, qui charactere sacerdota li infignitus sit. Sic enim diffinitur in concilio Tridentin, sessio.14. de ponitentia, canon so cuius verba sunt. Si quis dixerit non solos facerdotes esse ministros absolutionis, sed om nibus & singulis Christi fidelibus esse dictum, Quæcunque ligaueritis super terram erunt ligata & in colo, & quecunque solueritis super terram erunt soluta & in colo. Et

quorum remiseritis peccata remittuntur eise & quorum retinueritis retenta sunt, anathema

144

Quæritur, an sacerdotes in peccato mortali existentes, potestatem habeat absoluendi pæ
nitêtes in confessione sacramêtali. Et proinde
veram & realem absolutionein conferant, cum
actualiter absolusit. Respondetur assirmatiue,
& ita sirma side tenendum est. Sic enim dissini
tur in cano. 10. proximè allegato, cuius verba
sunt. Si quis dixerit sacerdotes qui in peccato
mortali sunt, potestatem ligadi & soluendi no
habere, anathema sit.

E45 Conteri debems pprio (a cerdoti.

Quæritur, vtrum confessio possit fieri cul libet (acerdoti, vel soli proprio: Respon quod solum proprio. Patet ex c. Omnis vtrius; sexus, vbi hoc præcipitur. Item quia cum sacerdos sit iudex, oportet quod habeat iurisdictionem. Si enim iudex superior diceret alicui, yo te hago alcalde, nihil essen nis ei daret subditos, ergo etiam in confessione. Potestas enim iurisdictionis no potest esse sine subditite proprius sacerdos. Respondud Papa; est iste proprius sacerdos. Respondud Papa; Episcopus, Curatus, & quicunquex officio suo habet curam animarii: sue hoc sit ex electione, vt priores, & abbates in religione. Superiorno est ordinarius nisi mortuo priore, vel amoto.

Ali-

Aliqui doctores vocat proprium sacerdotem omnem eum qui potest confessionem audire, siuchocfaciat ex officio, sine ex sola comissione. Sed vtrum in absentia sacerdotis proprij, vel quando pœnitens ex rationabili causa non vult confiteri proprio sacerdoti (excludimus omnia priuilegia, & loquimur stando soliiin iure comuni) liceatalteri conteri ? V.g. fugit apprius sacerdos tépore paschatis, vel in ipsa cofessione solicitat fæminam ad stuprum : pe tit illa licetiam, vt possit alteri confiteri, & illenon vult cocedere: & vrget necessitas sumé di Eucharistiam, quia est pascha, & si no sumat excommunicabitur, est dubin quid faciet? Ref pondetadhoc multi summistæ, quod in tali casumanet libera ad subijciendum se cuicuq; voluerit sacerdoti: quia in dicto cap. Omnis v triusque, dicitur, quod petat licetiam à proprio sacerdote, & sie illa petendo facit quod in se est, ac proinde manet libera. Sed hæc opinio nonest secura, quia no habetur in jure: & ideò doctores qui sanius sentifit de hoc, dicfit, quod mulier intali casu debet recurrere ad superiorem, & dicere quod non expedit sibi confiteri tali sacerdoti, & superior debet credere. Et quod non possitalteri confiteri sine licentia su perioris patet, quia mortuo sacerdote pprio, non posset talis mulier confiteri cuicunque in

differenter: ergo nec poterit in casu prædicto. Item fi proprius facerdos excommunicaretur, non pollet alteri conteri,nisi delicentia superioris, ergo necin ilto casu. Sed quid si non sit recursus ad superiorem, vel sille neget licentiam: An licebit tunc confiteri cuicung: Paluda.in 4.dist. 18.9.3. ar.3. dicit, quod in tali casu potelt libere confitericui voluerit. Idem Syluester in summa. Ratio Palud. est, quia ipse to net, quod stando in jure diuino quilibet sacer dos potest quemlibet absoluere, & quod modo non possit, est propter ius humanu: & cum ecclesia non possithocius statuere, vt scilicet confiteatur cum scandalo, sequitur quod tunc cessatius humanum, & standi est iuri divino. Sed vere hæc sentétia est mili multum dubia: & primo puto quod sit contra S. Tho. 4.d. 17. q.z.ar.2,quæstiuncula.4.ad.5. vbiad literá pro ponit casum: & dicit, quod si superior nolit co mittere facultatem: idem est judicium ac si no habeat copiam confessoris. Quod etiam dicit in additionibus quæst. 8. articu. 4.5 Hoc etiam Caieta.in summa, verb. Absolutio. Vnde propter nullum casum (excepto mortis articulo) poteritabsoluere, qui anteillam necessitatem non poterat absoluere: & merito quidem. Nam aliàs quilibet fingeret sibi causas alteri confitendi. Et consequenter dico de casibus

referuatis, quod si superior non vult concede--re (licet male faciat) inferior no poterit absol uere. Vt patet ex concilio Tridentino, selsione,14.de poenitentia,capit.7.& cano.11. cuius canonis hæc sunt verba. Siquis dixerit Epilcopos non habere ius reservandi sibi catus nisi quo ad externam politiam, arque ideo casuum reservationem no prohibere quominus sacerdos à reservatis vere absoluat, anathema ... sit.Dicit tamen Sanct. Thom. vbi supra ad sex tum(& est notandum) quod male faciant præ lati qui in hoc reddunt se difficiles, & inijeitt laqueum animabus, nolentes dare licentiam absoluendi. De illo autem quod dicit Palud. quod stando in iure divino quilibet sacerdos potest quemlibet absoluere, dicimus, quod for te hoc oft falfum.

Sed quidfaciet ponitens cum non potest obtinere licentiam à superiori, & instatcomu nio: Respondeo, quo dommunicet secure & tute. Idem enimett iudicium tuc de eo acsi ca reret consessore(y vaya sobre ini consciécia.) Sed tamen aduertant tales, quo dhabe at ratio nabilem causam non consitendi proprio saccedoti: verecundia enim, aut timor, quo dille male de me sentiet postea, non est causa sufficies: qui a aliàs nemini teneretur conteri, qui a semper accidunt illa cuicunq; costearis. Si ta

146 Cui non expedic proprio facerdoti cofite ri quid faciendum.

14

men nocuitiam mihi, vel indirecte me diffamauit,iam istatsset causa legitima non confité di ci.

Qui coicauje in. paschate fine præ mia con fessione, rurillo anno cofiteri.

Sed dubitatur, an postquam talis communi cauitin paschate, absoluatur à præcepto confessionis! Videtur quidem quod sic, quiz non stetit per eum quin confiteretur, cum non peccauerit non confitendo, ergo. Item quia confes sio videtur instituta propter eucharistia, cum ergo iam communicauerit, videtur quod illo anno non teneatur iterum confiteri. Sed dico, quodadhuc tenetur confiteri habita opportu nitate, quia adhue potest implere præceptum de confessione semel in anno.

148 Qui ex cauie in paschate tur post ea comu nicare.

Maius dubium est, an qui ex legitima causa non comunicanit in paschate, quia suit in mari, vel in via, posteà teneatur ad communione? Palu.videtur dicere, quod fic, sed certe nescio quare,cum sit determinatum certum tempus an tenea, ad communionem & transierit iam. Item confirmatur, quia si ex malitia no communicauerit,poltea non tenetur comunicare: ergo mul to minus si ex legitima causa non communica uit. Cosulendum estet talibus vt communicaret: sed credo, quod non teneretur iam pro illo anno.

Quæritur,an ex commissione proprij sacer missione dotis liceat confiteri alteri? Respon, quod sic,

vt patet ex dicto cap. Omnis vtriusque. Et sic eit consuetudo ecclesiæ, & vtinam non ester ta ta:quia iam nullus curato audit subditos suos. Hanc auté commissionem & licentiam potest dare curatus, Episcopus, Papa. Sic habetur ex presse, de officio ordinarij cap. inter cætera. Et qui sic confiretur clerico seculari, vel fratribus expositis, non tenéturiterum consiteri pprio facerdoti: vt determinatum est ab Alexandro 4. & à Clemente. 4. & à Benedicto, & à Ioá. 22. & à Calixto.

pprij fa cerdotis fireri.

Quæritur,vtrum qui habet autoritaté eli- An virtu gendi confessorem per bullas, vel alia ratione quacunq:, possit eligere sunplicem sacerdoté nondum exposits ad audiendas confessiones! Respondeo absolute (esto dubitent canoniste) quod sine quocunque scrupulo potest eligere quemcunque sacerdotem, vt etiam dicit Caie. plicem sa in summa, verb. Absolutio. Ratio est, quia in cerdoté. hoc solo differt sacerdos habens iurisdictioné à non habente, quod ille habet materia, hic aut non, & huic nihil aliud deficit adhoc v t possit absoluere,nisi inateria circa quam exerceat po teltaté qua accepit, dum fuit ordinatus. Cum ergo recipienti bullas detur potestas subijcien di le cui voluerit,iam talis sacerdos electus ha bet materiam & jurisdictionem circa illu:vnde nihil sibi desicit. Et ita tenendum est . Sed quan

150 te indul gentiatu possim? eligere confesso

quanuis prædicta doctrina fuerit ante concilium Tridentină inter doctores triuialis multum fridentină inter doctores triuialis multum fricepta, iam tamé post prædicti concilii determinationem, sessione 23, cap. 15, reformationis, nullus est idoneus ad confessiones audiendas reputandus nisi benesicium parochiale habeat, aut ab episcopis per examen (si illis videbitur necessarium) aut aliàs idoneus sudicetur, & approbationem ab eis obtineat.

sacerdos'
pprius
an extra
fua dicecefim
possicair
dire suo
rum con
fessiones

Quæritur, vbi potest proprius sacerdos audire consessionem, vtrum curatus vniuse-piscopatus possitaudire sibi subditum in alio episcopatus Respo.omnino quodsic. Quia sit sine strepitu iudicij, & nemni sit iniuria. Etide poterit frater præsentatus, & extra diecessim, vt etiam determinauit Sixtus III. Et sie quan do duo fratres de licentia præsati peregrinantur, possum se inutuo absoluere: etia cum per

uenerint ad alium episcopatum.

Copiam f eligendi a confesso rem quis possit da re.

Sed vtrum hanc comissionem eligendi con fessorem, sacere polsit habens cura animarum antequam sit sacerdos, vel sacerdos excomuni catus: Respon de primo quod sic: quia habet itulum: quanuis aliqui dicat quod illa est comissio iuris, sed nihil de hoc curo. De excommunicato autem dico: quod non poteit, quia commissio illa est actus iurisdictionis que no potest excommunicatus habere. Sed vtrum

commissio talis legitime facta, superueniente excommunicatione committentis spiret & sit nulla, vel an durer! Dubium est. l'alud. putar probabile, quod durat. Quia illum actum fecir legitime. Et credo, quod ita est in vsu,

quod talis commissio valeat.

Quæritur, vtrum ratihabitio det facultate absoluendi. V.g. ego no sum expositus ab epis habicio copo, credo tamen quod si adirem eum &pete detur fa rem potellaté audiédi cofessiones darer mihi: cultatem est dubiffan modo possim audire pænitetem; absoluen & potteà dicerc episcopo ve ratii habear quod di. feci. Respondeo secudum quosdam, quod duplex est ratihabitio, vna de sutura, puta quia quando episcopus cognouerit sufficientiam mea ratum habebit quod feci, & hac ratihabitio no sufficir: & in hoc oes conucuiunt. Q uia essentia sacramenti no pendet ex aliquo futuro: ac proinde ratihabitio no potest validare aut inualidare sacramentum. Alia est racihabi tio de præsenti, putà quia episcopus de presen ti vult vtaudiam:licet nihil milii dixerit, sed ego scio eius voluntatem, & hæc ratihabitio dicunt aliqui quod sufficit. Quia episcopus committit vicem suamper volutate Ego nescio an hoc sit securum : nam quanuis iudex ecclesialticus libere exerceat suam iurisdictio nem, tamen quia hec potestas est inforo ec-

clesiastico, videtur quod non possit exercere illam iurifdictionem,nifi actu exteriori : ficut non posset episcopus actu interiori excommu nicare, velabsoluere aliquem: vr tenet probabilior & uerior opinio. Si ergo hoc verum est (vtego credo) sequitur quod per solam complaceitam Episcopus non potest communica re suam potestate cum hoc sit vii iurisdictione. Sicigitur si per ratihabitionem de præsenti intelligamus complacentiam virtualem, puta quia si nune diceretur Episcopo placeret ei: dico certe quod talis ratihabitio non sufficit. Si autem fignis exterioribus episcopus alias ostenderer: vt si dixerit, gauderem quod talis audiret confessionem, dico quod videtur mihi quod talis ratihabitio sufficiat. Exemplum: clerici seculares habenthanclibertatem, quod indifferenter confitentur quibuscunque non ex iure divino,nec ex commissione Papæ, sed quia prælati hoc videt & sciut & tacent, quod eil quoddam exterius, & hoc sufficit. Er sic in proposito dicojquod sola ratiliabitio de præfenti, ostenia signis exterioribus sufficitad co fessiones audiendas.

Sed quæritur in particulari, quis sit proprio quis sit sacerdos : Resp. quod proprius sacerdos papæ proprius est ille quem ipseclegerit, qui habet potestaté sacerdos absoluendi eum ab ipsomet papa. Et qui sunt

de

de familia Pape, habent pro confessore ipsum pœnitentiarium, Cardinales qui non funt epif copi, nullum habentà iore, fed ex confuetudi-. ne,nec subsunt curatis, necepiscopis, sed pa-. pæ.Et corum familia (etiam de cosuctudine). non subett ordinarijs, sed illis quibus cardinalis voluerit. Cardinales verò episcopi, & omnes epileopi, archiepifcopi, & patriarchæ habent à iure potestatem eligendi, quencunque voluerint, & etiam familiæ eorum. Sed quando sunt extra dicceles suas, dicunt summite, quod non possunt puidere familijs suis, quod confiteantur cum quibus voluerint : nescio de hoc. Sed iam sunt tot bullæ quod no est opus horum. Sed quid de curato: Dico, quod quando in vna parochia sunt duo vel plures ordinarij, ltando in iure divino quilibet est eius fa . cerdos. Si verò fuerit vnus, habet pro ordinario solum episcopum. De consuctudine aute semper curati confitentur cui volent. Sed con tra, quia in cap. Si episcopus, de poenitentijs & remissionib, lib.6. dicitur expresse, quod nul. la consuetudine introduci potest quod quis eligat sibi confessorem sine superioris licentia. Cum igitur curati, à jure non habeant talem fa cultatem, ergo non possunt habere cam à consuetudine. Sed dico, quod eorum confessio est rata, & valida. Quia habent facultatem à præ latis

latis videntibus, & tacentibus, ac perhoc consentientibus. Vnde si episcopus eis hoc probi beret, non possent sine dubio facere. Vtrum au tem curatus possit eligere fratrem siue sacerdotem non confessorem! Respondeo, quod sic fine dubio. Quaiam talis sacerdos secularis habet talem licentiam ab Epilcopo, v t contea tur cuicunque voluerit. Sed rainen de l'ac re die sieut habes suprain line quæstionis.150.

TSS Itineran regrinoruniquis fit pro priuscâ feffor.

De secularibus nihil prorfus ett in iure, sed de vagabundis (mudauientos) qui semper am tiù & pe bulant, dico quod tales qui nullibi habitant, co fiteantur cuilibet confessori: quia no est maior ratio de vno quam de alio. De alijs qui queriit fibi domicilium & nodum statuerunt vbi pede figant, idem est iudicium, sicut de vagabun, dis. Nec quantum ad hoc oporter respicere vbi hospitenturinon eniin tenetur confiteri parocho illius parochiæ. De peregrinis verò qui veniunt 2b alijs locis, vt viatores, & mercatores,&c Dicendum,quod si habeent expressam licentiam peregrinandi à sun proprio sacerdo te (sicut aliquando suit consuctum) iam possunt eligere sibi quencunq: confessorem ex licentia interpretatiua proprij sacerdotis. Sed si non habeant licetiam, vt mercatores qui habent alicubi habitationem animo manendi quinque vel sex mensibus, dico, quod debens

ISE

confiteri proprio sacerdoti, ad curus parochiam pertinet domus quam inhabitant De viatoribus autem, & peregrinantibus fine licentia suorum sacerdotum ordinariorum, dico, quod debent confiteri in ecclesia cathedra li, & non possunt eligere confessorem ad libitum, ii non habeant aliam autoritatem, aut facultatem. Reliqua vide apud summillas.

Quæritur,vtrum in atticulo mortis quilibet poisitablului à quolibet facerdote! Kesp. In articu quod si proprius sacerdos sit ibi, vel possit io mo facile haberi, non potest nisiab co absolui, ca-quilibet piendo large proprium sacerdotem. Sed sipro possie a prius sacerdos non sit præsens, quilibet potest quolibet absoluere. Hoe habetur expresse cap. Eos, de sacerdo sententia excomuni.libr.6. Et extra de furtis, te absoleap. Fures. Et de officio ordinarij, capit. Pasto ralis. Et ita tenentomnes comuniter. Patet egiam ex vniuersali cosuetudine ecclesiæ. Quá do enim papa, vel episcopus reservant alique casum, semper dicunt, nisi in articulo mortis; vbi etiam possunt absolui non solum à peccatis, sed ețiam à censuris. Vtrum aut sit de iure diuino, quod in tali casu possit quilibet quemlibet absoluere, parum interest. Palu. 4. d.20.q. 1.2r.2.2d.1. dicit quod est de iuro diuino, Maio. quod de iure positiuo. Capr. dist. 19.q. vnica, & Durandus, dicunt cum Paludano, & quod

papa non potetthoc impedire. Probabile est vtrumque, probabilius tamen puto, quod est

de jure positiuo.

An confessio in formis fit valida.

Quaritur, an confessio informis (.i.in qua propter aliquod impedimentum non confertur gratia) teneati& sit vaiida: & per coseques non iteranda! Est quæstio ardua, & de qua plu rimum nostra interest, tractaturquà do ctorib? 4.d.17. & ibi à S. Tho.q. 1. & in additionibus. q. o.art.1. Respondeo quod de hoc sunt duæ opi niones extremæ, & vna media. Opinio prima est Maio.4.d 17.9 3.1.&.q.9. dicetis quod onis confessio informis est iteranda, vel si non fuit integra, vel si habuit desectum cotritionis. Secunda opinio extrema est Bernardi de Ganaco in impugnationibus Gotfredi quodlibet.5. q.14.vbi ait, quod si consessio suit integra & ex quo cunque defectu non detur gratia, non est ireranda, sed erit valida & verum sacramé tum:etiam si placeant peccata præterita,& pponat amplius peccare: quia ibi est materia & forma.Alia est opinio media verisimilior: quá tenet Capreo.d 17.q.2 & Catera.in.q. quam de hocfacit: & in summa. Oportet igitur hic vita re duus errores extremos. Primus, nulla cofessio informis est iteranda: est error intolerabilis. Secundus, omnis confessio informis est ite randa: Nam si hoc esset verum cum homo non pof

possitesse certus, an confessio sit integra, opor ter in infinitum confiteri. & nulla est tranquili tas Cum igitur aliqua cofessio informis sit ite randa, Scaliqua nomad quærendum quæ sit va lida,& quæ non, non est attendedum, an sit informis vel non: sed debemus respicere ad causas informitatis. Item notandum, quod cause informitatistenent se exparte ponitentis, sup Posito, quod sacerdos sit legitim9. Duo autem sunt actus ponirétis ante absolutioné, scilicet, cotritio & cofessio, & exhis duobus debet pro uenire informitas. Si igitur sit informis quia ex intérione non est integra, cofessio no est va lida, sed est iterada: & in hoc oes conueniur. Et ita firma fide tenedum est. Sic enim diffinitur in coci.Floreti.subEug.4.vbi sic habetur.Oris confessio ad qua pertinet vt peccator omnia peccata sua quorii memoriain habet suo sacer doti conteatur. Præterea in cocil. Tridet. fefs. 14.c.5.idem dicitur, & item in can.7. cuius ver ba sunt. Si quis dixerit sacramento ponitetio ad remissione peccatorum necessariu non esse iure diuino conteri omnia, & fingula peccata mortalia quorii memoria cum debita & dilige ti præmeditatione habeatur, etiam occulta, & quæsunt contraduo vltima decalogi præcep ta & circultantias que peccati speciem mutat, &c.anathema sit. Et iterum ibidem cano. 8. con

Armaturhocipsum. Si verò sit informis ex defestu contritionis, siquidem nullum dolore ha bet nec aduertit, dico quod talis confessio est nulla, proinde iteranda. Quia est inualida, non propter defectuin contritionis, sed quiz non est vera confessio. Nam cum confessio sit pars sacramenti ponitentia, & ponitentia dicat detestationem, oporter quod ipsa cofessio sit deteltatio, & quia talis solum recitat pecca ta sua alteri, non confitetur, sed simulat se confiteri, & nouum peccatum incurrit, Si verò ha beat dolorem, sed tamé imperfectii: velille per cipit se non habere sussicientem dolorem, vel non percipit. Si pomitens non percipiat, dico quod talis cofessio est valida, ac proinde non freranda. Ethocest noradum ad tolledos scrupulos. Si ant percipiat imperfectionem doloris, veladuertit effe peccatuin confiteri cum il la imperfectione doloris, vel non. Si sectidum, ralis confessio est valida, quia integra ex intétione. Si verò aduertat esse peccatum sic consizeri,& confiteatur imperfectionem illam doloris, etiam talis confessio est valida: quia cst integra & vera. Siautem percipiens se non habere perfectum dolore, & intelligens illud esse peccatum & fictionem, non cofiteatur de illo, dico, quod talis confessio est inualida & iteran da:quia est dimidiata exintétione. Sed

An do-

lens im-

TIO

Sed vtrum sacerdos debeat absoluere eum qui imperfecte dolet, & confitetur illam insufficientiam doloris! Et videtur quod sic, quia perfecte talis confessio est valida 8e non sterada secun sit absoldum S. Thom. & Caletanu, & omnes : fiautem uendus: non absoluatur est iterada, ergo. Respondeo, quod sacerdos nullo modo debertalem absol uere. Patet manifelte, quia esset netio in absolu tione, quia ibi non remittuntur peccata': & tamen sacerdos dicit, Ego remitto tibi peccata. Ite talis sacerdos absolut autoritate Dei, sed Deus non absoluit, ergo necille debet absolue re.Item qui scit impertectione doloris sui, pec cat peccato sacrilegij petedo absolutione, ergo multo magis sacerdos absolués. Sed contra quia fic contentur oés, quod no habet dolore sufficiete. Respodeo, quod ita contentur prop ter suspicionem quam habent. Si autem scirem me imperfecte dolere,nec deberem petere ab solutione, nec sacerdos deberet absoluere. Cófessio autem quæ secundum S. Tho. est valida & non iteranda, est quado non percipit imper fectionem doloris & absoluitur, vel quando de facto absoluitura sacerdote sciete impersectio

nem doloris cius. Quæritur,vttum oporteat,quod confessio an intesit integra: Respon, ex sentetia omnium quod graesse sic, alias est inualida, sacrilega, & iteranda, debent.

Probat S. Tho. quia sacramentum poenitentie est quædam medicina contra morbum : at me dicus non potelt coucnieter admouere medici nam nist intelligar totum statum infirmi. Si enim habet doloré splenis, & iccoris, & medic? intelligat primii solii, poterit applicare medici nas quæ no ceant iecori. Et idem de medicina ipirituali cofessionis,&c.Ité probatur ex vsu ecclesie, nullus enim sacerdos audiret dimidia peccata.Item quia sacerdos absoluit autoritate Dei, Deus aut non absoluit ab vno & no ab alio (impium cnimestà Deo sperare dimidiá veniam)ergo. Item cofessio dimidiata est con tra formam absolutionis, qua dicitur, Ego te absoluo ab omnibus peccaristuis, ergo. Ité Au gustinus dicit quod est hypocrita qui non contetur omnia peccata, ergo. Hæc coclusio est inuiolata, & quæ ab omnibus tenetur.

an fit rei

Sed quid si confessio sit dimidiata ex negligetia, quia non fecit sufficietem indagatione gentia di Respondeo, quod si ex industria suerit negliges, vel si ita contenat vt quasi ex industria no lit examinari:sicut qui per vnu annu integru non elt confessus, & accedit ad confessionem sinealiqua examinatione, volés quidem quod omnia venirent ad eius memoria: talis confessio est nulla, ac proinde iterada. Si verò omiserit aliquod peccatum, putas se secisse sufficien. tem indagationem, etiam fiilla ignorantia sit culpabilis mortaliter, cofessio est valida, & no iteranda.

Quæritur, quæ diligétja requiritur ad exa minadam consciétiam? Respond, quod rarò . continger, quod velit quis examinare conscié tia fuam & putet le fecisse sufficientem diligétiam quin fecerit diligentiam. Quando est mi hi probabile, quod satis est quod feci: obliuio peccatinon erit culpabilis, inortaliter saltem. Respondeo, quod præceptum de examinatione conscietize est idem quod de confessione,& de integre confitedo: & quia nemo integre cofiteretur fi non examinaret fe. tenetur examinare: & non examinas, peccat cotra præceptii confessionis. Et cum no sit peculiare præceptu de examinatione, videtur quod no tantum teneatur ad illa ficut fi fuisset particulariter præ cepta:major enim diligentia requiritur circa finem quam circa medium, Satis est ergo quod faciam diligentiá moralem: sicut nec tencor scribere peccata, vt recorder corn. Si aut particulari præcepto teneretur recordari peccatorum, teneretur etiam scribere. Dico igitur, quod postquam quis voluit adhibere diligentiam,& fecit aliqualem examinationem, quam putauit sufficientem, credo quod raro talis comittet negligentiam. Dico præterea, quo d qua

ist
Examina
tio conicientiæ
ad cöfel
ifionem
quäta di
ligentia
facienda

do ego puto, quod per paruam diligentiam vi terioremy eniam in cognitionem peccaiorum præteritorum, si non fecero illam, non erit sufficiens examinatio. Sufficit autem taliter examinare, quod etiá si amplius examinassem per aliquod aliud tempus, no recordarer aliorum. Ethæc sufficit. Credo quod viri qui habetani mæ suæ curam nunquam desicifit in examina. tione conscientiæ suæ. Et hac conclusione qua diximus quod confessio no integra ex neglige tia examinationis, non est valida: sequitur quod confessor non debet audire cum qui no fecit examinationem, maxime fifit de numero corum qui non confitentur nisi semel aut bis in anno. Satis est tamen quod adhibuerit aliquam diligentiam,nec cum qui dicit se aliquá fecisse deber confessor repellere.

dimidia bit con-

Quæritur, qui habet peccata reservata, & etiam non reservata, quomodo poterit cositeri, maxime si superior nolitaudire nist reservata: Dehoceasu fuit multacontentio apud docto res, quoru opinionibus dimissis, dico quod si fessione, judex superior & inferior fint præsentes: inferior non pot absolucre à no reservatis:nisi pri petatur facultas absoluendi à reservatis. Quia întegritas côfessionis est de sure diusno Cûm ergo ille pœnitens liabeat copiam confessoris cui potest integre confiteri , non potest inferior

rior dividere absolutionem. Sed superior audiatoinnia peccata, vel det facultatem absoluendi à reservatis. Hoc Adrianus, q. 4. de confessione. Et Durandus. 4. dist. 17. quest. 15 contra Caietanum. Et si superior solum absoluat à reservatis, talis absolutio non est sacramenta lis, sed solum à consuris, & datur facultas infe riori vt absoluat ab omnibus peccatis. Si auté superior absens sit, & non pateat facilis aditus ad cum, & instertempus celebrandi, inferior absoluat à non reservatis, & pro reliquis expectet absolutionem superioris: nisi illis sit annexa aliqua excommunicatio reservata: vt in casibus bulle de coma Dominitune enim non debet absolui a non reservatis. Et hæc est contra Adrianum, & Durandum. Et in hoc casu intelligo Dius Thom. loqui in additionibus, quæstio. 9. articul. 2. ad. 4. Sed quid faciendum quando superior non vult commit tere facultatem absoluendià reservatis,& no expedit confiteri eidem ! Vtrum inferior polsit tune absolucre à reservatis? Respond. ve sam supra dictum est, quod in quocunque cafu potelt quislicitens conten fuperiori, & licet accedere ad sacramentum Eucharistiæ, si superior nolit committere facultatem absoluendi : nihilominus inferior non poteit absolucre à reservatis, Pontens tamen poterit

accedere ad Eucharistia ita bene ac si esser decies absolutus. Quia in tali casu est cesendus non habere copiam cosessoris: tamé habita opportunitate tenetur costeri de illo peccato. Vi deat tamé pœnitens vriam diximus, quod ha beat sufficietem causam non consitendi proprio sacerdoti.

An impleatur preceptú ecclefiæ de cofelione/per cofelsione informemant non inte grant.

Quæritur, vtrum per cofessione non integram, vel aliàs informé satisfiat præcepto con fessionis! Durand 4.d.17.q.14.8c.15.dicit duo. Primum, in quocunq: casu confessio no est ite rada, adimpletur præceptum de confessione. Quia ecclesia non obligat ad faciendum opera in gratia, sedad substâtiam actus Et de hoc nemo dubitat. Secundum, in quociiq; casu con fessio no sit valida, non adimpletur præceptu de confessione. Patet in dicto cap. Oinnis v tri usq: sexus, debet conteri omnia peccata, & pæ nitetia imposita,&c. Clarii est, quod si no impletur præceptum, cofessor non debet impone re pointétiam, nec pointés teneturacceptare, quia non estibi sacramétum. Sed dubia est mi hi hac propositio: cûm ecclesia vel no possit obligare, vel non obliget ad actii interiorem: &iste consiccatur omnia peccata sus, etiam si non habeat dolorem, si consiteatur hocipsum, quod no habet dolorem, fiue absoluatur, fiue non, credo quod satisfacit præcepto ecclesiæ: ego

ego certe non damnarem talem.

Quæritur, an confessio dimidiata in neces fitate sit valida. V.g. Percuss est aliquis letha Cosessio liter, & habet centum peccata, incipit conteri, ta in ne-& poltquam dixit decem, moritur vel impedi cessitate tur:an talis possitabsolui? Certe dubitari pos- valida. sit, sed probabilius puto, & magis pium quod lit confessio totalis & valida. Si enim damus confessiones dimidiatas propter obliuionem, v el propter casum reseruată: quare non dabimus etia propter impotetiam iltius? Proderit ergo illa confessio &exattrito faciet contrita.

Quæritur, vtrum virtute absolutionis remittantur peccata etiam non confessa in parti- Peccata culari Respon, quod sic,omnino cadem ratio. no coses ne, si ex opere operato habet absolutio remitte re peccata, non est dubium quin remittantur tur in co ilti,quia confitetur modo quo potest: sicut de sessione. peccato dubio de quo cositeor cum dubitatione, remittitur mihi, esto illud fecerim. Et confirmatur,quia alias frustra esset cofessio in ge nerali, accuso me de alijs quorum memoriam non habeo, cuius cotrarium habet communis

· vius piorum ho:ninum.

166 Quæritur, v trum liceat in confessionibus An in co generalibus de peccatis alias cofelsis, dimidia felsion! reconfessione, & dimitrere aliquod turpe dibogenecendo reliqua. Videtur quidem quod ne, quia ralibo, li

165

ceat dimidiare integritas cofessionis est de iure diuino, ergo cofessio non licet celare aliquod peccatum: Respodeo, cofessio quod non licet celare aliquod peccatum mornem de peccatis tale, & ficelatur non est confessio, sed fictio cir cofessis. ca materiam principalem sacraméti. Non est dubium quin si quis velit generaliter cofiseri dicat sacerdotiquod vult generaliter conters de omnibus peccatis suis, si celetaliquod, peccat mortaliter, quia elt fictio manifesta circa. principalem materiam sacrameti, & métitur perniciose, & decipit confessorem. Dico tamé quod ponitens potest ex peccatis iam confessis eligere aliqua que conteatur aliquibus præ termissis, si non decipiat confessorem dicens il la esse peccata totius vitæ suæ. Necad confes fionem generalem requiritur tanta consciétice examinatio : & consequenter potelt fieri per plures dies, vr seilicet hodie conteatur quing: peccata, cras sex, &c.

An quo taquia non impleui pænitetiam mihi iniucta impleuit à cofessor, sit iterada confessio. Multi sunmi pæniten sæ tenet quod est iterada, inter quos Sylu. ver tiam temestur i bo cofesso. primo. §.3. Quia quomodo impo net pænitentiam oblitam vel neglectam qui fessione, non audierit de nouo peccatum. Syluester alle gat Ricardum pro se, que non vidi nunc. Allegat etiam Paludan, sed potius videtur tenere

op-

Oppositum.Respondeo igitur ad quæstionem fine quocunque dubio & icrupulo absolute, quod talis confessio non est iteranda propter pænitentiam oblitam, vel ex malitia neglecta. Patet, quia confessio præcedes fuit iam valida, & per consequés fuerunt remissa peccata: ergo quicquid postea sequatur, non esticiet ca inualida ac iteradam. Et ita tenet Major. 4. d. 17.q.6.dubio vltimo. Dicemus tamen aliquid de hoc in materia de satisfactione.

Quæritur,vtrum fialiquis confiteatur fa- ang con cerdori ignorati quod fit peccatum mortale fiteturfa (suntenimaliqui in mundo) teneatur iterare cerdori cofessionem: Respon.primo, quod si pænitens elt doctus quantum ad hoc quod scit quale sit inortale, & quale veniale: parum refert qua-cepto. lis sit cofessor, doctus scilicet, an indoctus, nec tenetur iterare confessionem. Verum est tamé quod si cognosceret confessorem nescire discernere inter peccatum & peccatum, debet illum instrucre dices, hoc non est mortale, hoc sic: aliàs confessio non esset valida. Nam si ego dicerem, ego occidi hominem, sed bene feci, quia ille occiderat patrem meum, non esset cotelsio. Sicquoque confessiono cit quando co

felsor audiens non intelligit esse peccatum mortale. Si verò tam pomitens quam cofessor

168

ignorent, sista ignoratia sit circa ca quæ com MAN-

muniterignorantur, talis non impedit nulli enim cotingit inter oinnia peccata scire de quo liber, an sit mortale, vel no. Si autem ignoratia · sit tanta quod sit corum quæ à paucis ignoran tur (vt quod iuramentii falsum, vel quod vin dicare le de iniuria accepta no sint peccata) erederé profecto quod teneretur iterare confessione. Quia cefessor non intelligit peccata illius, ergo ille non cofitetur. Ná quomodo im ponet ponitentia, aut quomodo absoluet ei : Et hac est communis opinio. Non oportet tame formare nouos ferupulos, nam raro cotingit talis facerdos cofessor. Satis est enim quod conteffor sciat comunia scilicet homicidium, furtii,&c.esse peccata,&quod sciat dubitare.

169 Confesso ie no ad Uertente ad poni tetis pec cara, an iteranda lit cofelfio.

Sedqueritur, an si cofellor alioquin sapiens, non aduertat ad peccata ponitetis, cofcisio fit valida! Respo.quod sine dubio ex quacunque causa confessor non aduertat peecata poniten tis, confessio est iterada. Sed tamé panités potellignorare muincibiliter an confessor audie rit, vel non. Si tamen contlaret aliquo pacto, quod confessor, vel non audiuit, vel non intellexit peccata,omnino tenetur iterare cofessio-

nem:quia prior fuit nulla.

170 Peccata semel co-

Quaritur,anliceat confiteri peccata seinel confessa: & si sunt, an confessio secunda sit sacrametum'. Respondeo, quod de lioc sunt opi

niones. Scot.4.d.18.ad primum dicit quod sic. festa, an hocett, quod talis confessio est valida, & meri toria: fed tamenibi non elt facramentum aut confitealiqua virtus clauium, quia non potest cadem forma replicari super cadem materiam:impof fibile eit enim vt cadem forma informet pluries cadem materiam. Ité judicium semelrite factum non potest infringi, ergo non debet ite rari (como se puede pleytear vna sentécia en grado de reuista confirmada!) Contrarium to net S. Tho. Bonauentura, Marsilius, Gabriel, Alexand. & Majo. & omnes quos mihi conti-Bit videre. Et probatur, peccata oblita sunt absoluta sacramentaliter, & tamé cum venint ad memoriam sunt necessario confitéda, & debet homo ab illis absolui tergo non inconucnit, quod quis absoluatur bis ab codem peccato. Notaigitur pro hac opinione, quod potestas clausum data est ecclesia ad remissionem peccatorum, non solum ad remissione culpæ, sed etiam ad remissione pænæ. Cum ergo illa poteltas manear in ecclesia post prima absolurio nem,& remanet ctiam reatus pœnæ in co qui iam ett confessis, sequitur quod secunda confelsio valebit ad remissionem peccatorum & Poenæ. Maximum argumentum pro hac parte elt consuctudo bonorum, qui sæpe consitétur cadem peccata. Et ad argumétum Scoti, nego quod

quodeademforma non possit replicari super eadem materiam: nameum cadem aqua possumt baptizari cetum. Item illo dato, peccata sunt materia remota, sed peccata confessione materia proxima. vide si in cadem cosessione absolueretur bis, absolutio secunda nihil omni no valeret. Sed in pluribus cosessionibus qua re non crit validas

Confiteri per nû cium an fit licitû?

Quæritur, an possit aliquis confiteri absenti sacerdoti per necium, puta quia ett in carcere, 8c non daturaditus sacerdotis Respo. quod nullusteneturisto modo confiteri. Quia foru confessionis debet esse secretum, & nemini tenetur homo reuelare peccata nisi sacerdoti. Se cundo dico(licer Paluda.videatur dicere con trarium 4.ditt.17.q.2.)quod non est licitu hoc modo confiteri, nec talis confessio si fiat potest elle sacramentalis, nec sacerdos poteit talem at soluere: nec est rationi coforme. Quia confessio debet elle forum fecretissimum : na licet non sit de essentia contessionis quod sit se creta,tamen quia sacramenta non sunt contra legé naturz, secundum quam non licet publicare peccata, ideireo contessio fit secreta, & no ratione clauium. Ratio igitur quare talis non poteit absolui est, quia re vera non confitetur: conficctur quidem internuncio: internuncius tamennon confitetur, sed est restis. In foro co-

172

tentioso sufficeret illud, quia non posset retra-Etari, & si retrastaret, non crederetur. In confessione verò sic, quia semper manet libertas ad confitendum:quando enim nuncius loquitur sacerdoti, potelt ponicens se retractasse, ac proinde non potest absoluimee confiteri mo-

do prædicto. Non dubito de hoc.

Quæritur, an per interpretem possit quis Cofessio confiteri facerdoti præfenti. Refpon. primo fi possit p cut ad dubiñ præcedens, quod homo no tene- interpre tur sie confiteri. Quia non tenetur piere pec rem. cata sua, in tali autem casu manifestat ca inter preti, ergo non tenetur. Secindo dico, quad po test licite co modo consiteri. Sed contra, quoniam talis non confitctur szcerdoti: sicuti dicebamus de eo qui cositetur per internuncia, ergo talis confeisio non est valida. Respond. quod est disferentia clara. Quia quando internuncius refert peccata sacerdoti, ponitens se habet mere negative, & non est præsens. Per in terpretem autem figno & nutu actualiter olte dit ponitens, & ipie dicatsacerdoti quodinterpres dicit: & fic est verum facramentum. Et interpres omnino tenetur occultare peccata qua audiuit.

Quæritur, an aliquis possit conteri per serip- ri pseri Confitetura, maxime quado non potele voce! Palu.4. pruram, d.17.9.2. Major. q.d.27.9.1. dicunt quod fi fa-an liceat.

cerdos sit præsens, qui non potest voce, tenetur scripto confiteri. Sed dico cum Caietano, Scoto, & Ricardo, quod talis no tenetur sie co siteri. Quia nemo tenetur pdere peccata sua extra confessionem, talis autem proderet peccara: quia ex natura rei scriptura manet tranfacta confessione, ergo nontenetur: præcepta entui Chritti debeteise suauia. Sed vtrum pos sit consiteri scripto, dubium videtur. Nam scri ptura & nuncius in hoc convenint, quod scrip tura non elt confessio, quamuis posset qui dat scriptum annuere, quod consitetur illa peccara seripta,& iam videtur quod esset idem iudi cium sicut de confessione per interpreté quæ elt vera confessio. Et tandé ita credo & teneo, quod licite tue sit scripto, si signis anuat quod confitetur illa. Sine necessitate verò à potente loqui non reciperetur talis confessio. Quia inter figna voces obtinuerunt principatuin, & magna irreuerentia esset confiteri scripto. Muti auté si possunt consiteri nutibus no manifestando alijs peccata tenentur confiteri.C2 ieta.in summa, ponit modii quo tales possent confiteri. s.vt peccata scribantur in vna charta, & in alia numerus peccatorum, &c. Sed ere do quod non tenenturillo modo conteri meo judicio.

Confor-

Queritur,vtrum quis teneatur eo modo

confiteri circunstantiaspeccatorum, quo reue lentur cofortes! V.g commissincestum cama tre, caratus cognoscitine & matrem meam, an tenear confiteri illam circunstantiam, quæ qui in confe dem non potelt dici sine reuelatione persone sione. consortisincrimine! Respondeo ex sententia omnium, quod talistenetur quærere alificonfessorem qui non cognoscat matrem,quia mul tum noceret matri talis confessio: ac proinde nimis cauere debent pænitentes, ne in confesfionibas aliorum peccara detegant. Si vero no inueniarur confessor ignoras talem personam, dico (quanuis aliqui voluerunt dicere quod tune non tenetur dicere illam circunstantiam Perfona) ex fententia S. Thom. Bonauenturæ in.4.d 21.& Gabrie.4.d. 17. 9 1. conclusione.5. quod talis tenetur confiteri circustantiam illa, & omnesalias circunstantias necessarias, esto confessor ventatin notitiatertie psonæ. Quia Præceptum de confessione est maius quá præ ceptum de servanda fama alterius, & ego vtor iure meo:maxime quia no diffamo cotortem, cum lacerdos teneatur peccatum incum & suñ æque celare.Imo Bonauentura dicit, quod si sacerdos sit ralis de quo æstimatur quod non nocebit sed proderit, ponités posset ei dicere personam, ctiam si alias nesciret ve adhiberet remedium.

tem peecari an possims reuelare

Circunflantiæ peccarorum.

Quæritur,quæ circunftatie fint neceffarie confirende. Resp quod triplices sunt circunstá tiæ.Quædam minuétes peccata, aliæ quæ gra uar peccata, alia verò que nec grauant, nec minuunt, quas quidem antiquino vocat circunitărias:vr si peccaui noctu,vel in die,& propte rea ifta dimittatur. Primæ circunftatiæ fi ta; les sint, quod faciat ex peccato mortali veniale vel expeceato non peccatum, confirendæ funt necessario, alias esset mendacium. V g. participare cum excommunicato est mortale, si quis autem cum negligentia veniali communicet in divinis, illa circunstatia ignorantiæ reddit peccatum veniale, & ideo est confiteda. Vel si rex excommunicatus metu mortis compelleret me celebrare coram co, talis circunftatia vi detur facere de peccato non peccatum, & ideo est necessario confitenda. At si huiusmodi cirsunstantiæ quæ non tátum excusant, quod saciát mortale veniale, vel peccatum non pecca tuin: vtegestate furari, passione mochari: dicuntaliqui quod esset inclius quod non confiteretur. Sed dico, quod fi vere fint circunstatiç quæ multum excusant, debent consiteri. Q uia vnum furtii poteit esse in duplo peius, quam aliud, & stuprum ex libidine multo peius est quam ex timore mortis. Tales igitur circunsta tiæ confitedæ funt, non ad exculanda peccata dedelictave, sed ad consitendum capure & nu-

Sed tota difficultas est de circunstátijs aga grauatibus, que quidem sunt in duplici differentia. O uzedam enim mutant speciem: sicut furari vel occidere in ecclesia, fornicari cum virgine, vel fornicari in ecclefia:est dubium an tales fint necessario confitendæ! Respondet S. Tho.4.d.17. & Bonauentu. Paluda. Syluciter, & cit comunis sententia, quodilla circunctatiæ quæ mutant speciem sint necessario consitendæ. Quia peccatum habens illam circunstantiam, equivalenter est duo peccata. Furtum enim per se est peccarum, & iniuria ecclefin eft etiam peccarum per fe, & ideo furtuin in ecclesia aquinalet duobus peccaris, & ob id est necessario salis circustantia consitenda. Ito fornicatio est peccatum, & iniuria viri est pec catum, & ideo fornicatio cum vaorata æqui» - ualet duobus peccatis, ac proinde talis circu-Itantia est necessario confitenda: & sic de similibus. Item probatur, per illa peccata fran guntur duo precepta ecclesiæ: furtum entin in ecclesia est primo contra praceptum de non furando, & etiam contra præceptum cul tus diuini, ergo circunstantiz ista sunt necellario confirenda. Aliæ verò funt circunstátiæ aggrauantes quidem, ted non mutantes

Quæ cie cunstan tiæ confitendæ,

speciem, & tales no sunt necessario confiteda: quia alias nunquam posset homo pure & integre confiteri. Marsil.4.d.12. & Gabriel.4.d.17. & Maior.ibidem dicunt primo, quod oes circunitatia mutates speciein sunt consité dæ. Se cundo dicunt, quod etiain sunt confitenda: ali quæ non variates speciein, scilicet quæ facint maiorem malitiam mortaliter : tales inquiunt circunitantia necessario sunt consité dæ. Quia alias quadoq; cotigeret, quod maior effet pars malitiæ quæ celatur, quam quæ manifellatur. V.g.ego semel consensi inhomicidium, & con tinuaui consensum per diem integrum, si confiteor, quod consensissemel in homicidium, & taceo tempus continuationis, nonne celerem . majorem partem gravitatis! Item furari dece elt mortale, furari verò mille est ejusdem specier cum primo furto: sed nunquid sufficeret dicere, accuso ine quod furatus sum, non nomi nado quantitatem? Ad hancigitur quæltioné dico quodego non auderem codemnare eum qui confitetur solas circullantias mutates speciem. Nam cum illud dieat S. Tho. & Bonauen tura, vel elt verum, vel ad minus qui fequitus illos excufatur ignorantia inuincibili. Secun do dico, quod neinini co fulerem, nec ego esse contétus illo modo confiteri, led confiterer c' tiain illas circuustantias que manifeste multipliplicant malitiam mortalem. Sicut in exemplis positis de tempore continuationis, & de quan titate furti: quia alias confessor non intelliges ret totain malitiam confitentis. Placer etiam milii quod Caictan. dicit, scilicet quod alique circunitatiæ mutates speciem non sunt necel sario confitedæ: quado gravitas circunitanz tiæ elt parua. Sicut divinare per terram est alterius speciei quam diuinare per aquam: & tamen sufficit quod dicat, Accuso me que suy su Periticioso viq: ad peccatum mortale. Credo giturnecessaria confireri magnitudinem rei furatæ, & continuationem in peccato.

Quzritur,vtrum confessor possit poniten tem absoluere contra propriain opinioneine Cofessor V g. sit casus de quo sunt duz opiniones, an sit vlurarius vel non, qui vé dit frumétum ad cer tam diem, porque se lo pague como valiere en propria Mayo. Quidam dicut, quod est illicitum, & ego ita credo. Alij tamé dicut, quod non est illicitum. Sit pro vtraque parte probabilitates, ego tamen sum opinas quod sit illicitumi& pe nités tener, quod non est illicitum, & sic consttetur quod vendidit frumetum illo medo, & quod habet propositum ita deinceps faciedi, quia audiuit viros doctos dicetes, quod id licet.Est dubium quid faciet hic confessor qui te net illud esse mortale, nuquid poterit absolue-

177 an possit re cotra opinio-

re eum contra propriam opinionem: Sitaliud exemplum, Sijudex sequens opinione S. Tho. occidathominem quem iple certo feit innocé zem, probatum tamé nocetem, & cofesser siropinionis Nicolai de Lyra, qui tenet id non lice re: vtrum possit absoluere iudice volente sem per in illa opinione persistere! Est magna quæitio, & mouet cam Conradus celebris doctor tractatu de contractibus, quæst. yltima. Et anteomnia qualtio l'achabet locum, quado am bæ opiniones funt probabiles : nam fi opinio pœnitentis non habeat probabilitate, nó debet eum absolucre: quia cius ignoratia non est inmincibilis, sed vicibilis. Vt si ego tenco opinio ne quod nemo potelt possidere plura beneficia simul, si opposita opinio no sit pbabilis sicut forsan no est, clarum est quod no debeo eu absoluere: quia puto eu esse in peccato mortali & no excusatur ignoratia inuscibilis. Sed quid faciet quado ainbæ opiniones sunt probabiles & habent suos proprios assertores? Respodco. quod siue siteius proprius sacerdos, siue no, te netur cum absolucre in tali casu. Ita tenet Paluda.4.d.17.q 2. ar.1. Et Gotfre quodlibeto.9. Probatur aperte, talis poznites est in gratia; & cufessor habet probabilirate quod sit in gratis quia scit esse probabilem cius opinione, ergo pon debet eine gare absolutionem.

Quaritur, an numerus peccatorii sit necessa tio contendus! Resp.ex oinniu sententia quod sic: licet multi confessores parum de hoc curet.Probatur, quilibet tenetur conteri omnia peccara sua: sed qui non conterur numerum, non confitetur omnia peccata sua, ergo tenetur eum confiteri: aliàs effet fictio. Sed vtrum iste numerus sit determinate dicedus, puta tu ratus sum decies, iuraui falsum millies, &c. C2 ietanus respondet, quod numerus peccatorum adeò mamifestari debet, vt sciat confessor à quo debetabsoluere, & qualitatem pamitentis: & quia ad lioc parum prættat quod cofettor sciat an sint decevel vndecim, ideo non est exquisitenumerus perquirendus. Dicendum ergo pri mo, quod quicunque sciuerit determinate cer tum numerum peccatorum suorum:vt sicerto sciat quod peccauit decies tenetur dicere determinate se decies peccasse hoc peccato. Quia alias celaret aliquod peccatum & effet fictio: vt si diceret se fecisse aliquod peccatum nonies. & scit certo quod fecit decies. Secundo dicit Caietanus, non esse necessarium magnain adhi bere diligentiam ad cognofcendum dilimète certum numerum peccatorum. Cogitat aliquis,& scir se falsum juraffe multoties, semel in · qualibet septimana,parum plus vel minus: & famplius pefaret & fatigaret fe,posict reperi-

Numers poccatorum neceffario confiten dus.

## De Confessione.

recertum numerum, dico quod illud no est ne ceffarium. Nam quomodo parum plus vel mi nus attingat numerum peccatorum, licee non determinatum, nihil impeditur corii quæ funt în côtessione facieda. Non enim impeditur absolutio, quia sussici illa notitia. Nec pœniteria, quia non eit imponeda ad æqualitatem, cum sit arbitraria. Nec cosilium, &c.ergomhilimpe ditur. Satis est igitur quod quis pertingat numerum crasso modo parú plus vel minus. Præ cepta enim Dei debentesse elara, is verò qui se pe solet peccare, non posset seire numerum de terminatum. Tertio diest etjam aliquando no est necesse adhibere diligetiam ad sciedum nu merumetiá fic crasso modo. V.g. est meretrix quæ fuit in lupanari decem annis, nunc couer titur & vuls confiteri, fatis elt quod dicat peccata fornicationis hoc modo, mansi in lupanari per decem annos admittés cuctos: nec oportet quod cogitet quot in hebdomada, mese, aut anno. Patet, quia per hoc cofessor habet tanta notitiam, quatamilla potest ei dare. Quid eni refert, quod illa dicat se peccasse triginta mille vicibus! Et idem de concubinario qui habet feminam per annu qualibet nocte, no est opus quod numeret vices : nec expedit illud dicere. Item de illis qui frequetissime blasphemant. Satis est quod dicat hacesse suam cosuetudinem:

nemine faciamus cos mentiri. Et codem modo de circultantia magnitudinis rei furatæ, no est opus, quod sciatur puctualiter. Non dubito de hoc.

Quæritur, si quis conterur se peceasse decies vel duodecies, no recordatur tamé tic nifi decem, & posteà recordatur distifte alterius pec cati, an teneatur illud conteri in particulari. Respodeo quod no, si includitur in numero prius dicto. Quia fi tunc quado confessus fuit ineminisset illius, sufficeret dixisse, iuraui falfuni duodecies parum plus vel minus. Si aute dixit, iuraui falium decies, & poltea fit memor quod iurauit quatuordeci, tenetur cofiteri ca quæ numerum prius dictum excedut.

Quæritur, an modus fecrete contendi foli facerdoti, fit alienus ab institutione & manda to Christi. Respodetur negative, & ita firma fi de tenedum elt, sie enim diffinitur in cocil: Tri deti.felsio.14.de pænitetia.cano.6. cuius hæc funt verba. Si quis dixerit modum fecrete coff tedi soli sacerdoti, quem ecclesia catholica ab initio femper observauit & observat, alienum effe ab inflitutione & madato Chritti, & inue-

tuin elic humanum, anathema fit.

Quæritur, an absolutio sacramétalis sacerdotis lita ctus vere Serealiter judicialis; hocelt vere & realiter præstas & efficies realemabfo

## De Confessione

lutionem, vel no, sed ditaxat declaret pomitétem jam esse absolută.Respondetur firma fide renedum elle quod sitactus vere & realiter iu dicialis, hocest vere & realiter præstån & efficies absolutionem quantum eftex se Hoc pater,quia ita diffinitur in concil Tridenti. vbi supra, cano. 6. cuius verba sunt. Si quis dixerit absolutionem sacramentalem sacerdotis non esse actum judicialem sed nudum ministerium prominciandi & declarandi remissa esse pecca ta confitenți, modo tatum credat se esse abiolu tum, aut sacerdos non serio sed ioco absoluat, anathema fit.

382 201

Quæritur deinde, an sacerdos possit sacramentaliter absoluere ponitentem cuius confessionem non audiuit? Respondetur negatine.Etita firma fide tenendum est, quoniam fic diffinitum elt in cano. 9. proxime allegato, his uerbis. Si quis dixerit non requiri confessioné ponitentis, vt facerdos eum absoluere possit, anathema fit.

183 Conis fi gillū ne

Queritur, vtrum figillum confessionis sit necellarium Resp. secundum omnes do ctores 4.d.21 quod sacerdos tenetur ad sigillum confelsionis, ad celanda peccata que in confessiocellariu. ne audiuit sub poena peccati mortalis. Probatur primo ratione naturali, quia facere illi iniuriam. Item, quia in ci Sacerdos, de peniterijs, d.6. phibetur omnibus facerdotibus reuelaro peccata, & apponitur pona gravissima oppofitum facientibus, seilicet, ve omnibus diebus vitæ suæ ignominiosus peregrinado pergat. Et sunt verba Gregorij. Idéhahetur cap. Ois vtriusq; sexus, de pomitétijs & remissionibus. & dicitur, quod qui noncelauerit, deirudatur inarctilisimu monatterium, vbi perpetuam faciarponitentiam Erquiz fiin hoc daretur aliqua exceptio, tolleretur confessio: nemo enim auderet confiteri peccata gravia. Idcirco proprer nulli bonii quodcunq: sit illud, licet sigil-lum confessionis frangere: quia nullum potelt esse equale bonum, nec tain necessarium vtelt confessio.

Sed quid faciet cofessor cui interrogatur de peccato quod audiuit in cofessione, an possit dicere se nescire! Resp. secudum ocs, quod sic. sione au Sed quid si cogatur iurare! Dico quod potest dita pof & debet iurare se nescire, quia intelligitur se nescire extra cofessione, & sic verii iurat. Sed fac quodiudex, vel prælatus ex malitia exigat à me juramentum an seiam in cofestioner Respon quod coactus iuret se nescire in confessio ne, quia intelligitur se nescire ad reuelandum, aut taliter quod possit dicere. Sed cotrassi iuret se scire in cosessione iuraret verum, ergo cum iurat le nescire in confessione iurat talsum quip

Ccire.

#### De Confessione

quia sunt cotradictoria. Respo, quod no sunt cotradictoriæ. Quia in Illanegativa intelligitur conditio subintelle cta, scilicet quod no scit

tali modo quod possit illud dicere.

185 Errorin ne factus quomo. do repa ne fracti one figil 1i.

107.70

Quaritur, si cosessor ex ignoratia absoluit aliquem quem no poterat à casureservato, vel abexcomunicatione, vel fi oblitus est eum abfoluere, quomodo reparabitur defectus cotefsionis sine reue atione Nider in suo cotessiorandus si nario dicir, quod in cocil. Constattes, vel Bass liesi fuit inter patres hæc quællio tractata, & quod tue fuit varia sentetia. Ego diço cum distinctione, quia velcofessor fimes probabiliter scadalum reuocado poniterem, & quod conqueretur de reuelatione confessionis: & in tali casu relinquedus est: quia si habuit cotritione eratin gratia. Si autem no timetur, quod poeni tes dicet se non secusie; tale peccatuin, & quod non conqueretur de reuelatione confessionis, dico fine quocunque scrupulo, quod possum il lureuccare ad cofessionem & absoluere. Sed cotra, quia obijeit peccatum extra cofessione. Respodeo, quod non facio ci iniuriam si dica, tu confessus es mili alia die, redeamus ad con-·fessionem, quia volo tibi: dicere vnum yerbu quod expedit tibi. Si nolit, dimittatur. Si auté acquieucrit, dicam ei, confitearis peccata in ge nerali, & fi aliqua alia fecisti contitere ca, quia

feci talem defectum in alia cofessione. Et probo quod hoc liceat: quia vt infra dicemus, de ponitentis licentia licet reuelare peccata eius alteri, ergo multo melius fibi ipfi, vel formaliter, vel interpretative si dederit licentiam: vt sibi beneuole audiat me dicete sibi, seias quod in cotelsione præterita fuit detectus quidam commissius, visillum audire? Si dixerit quod sic, fine quocunque scrupulo dicatur ci, scias quod eras excommunicatus, & ego non potui te absolucre,&c.Paluda.in fine,dift.21 amplio rem concedit licentiam, dices quod non folum quado fuir commissus defectus in confessione, sed etiam ratione correctionis fraternæ possu fecreto admonere illum de peccato femel con fesso milii. Sed credo certe quod est falsum om nino, & quodnullo modolicet.

Quæritur, an quado peccatum quodin cofessone audiui est publicum, tenear illud silere: Respodet Caieta in summa, quod de tali
peccato possum loqui post confessonem code
modo sicut ante: debeo tamé procedere poste
cautius, & nullo modo dicere quod sero illud
in confessione, quia redderem audietes certio
res. Sed quid si à confessore petat quis, an ille
fuerit confessis illud peccatum publicum? Res
pondeat confessor, confessus est omnia peccata sua Potest etiam dicere, absolui illum, quia

186
Peccatu
publicu
in cofel
lione au
ditu; an
possims
reuelare.

per

## De Confessione.

per hoc nihil reuelo. Admoner tamé Caicta. bonum esse quod quando peccata sunt publica, peratfacultatem confessor à pomiteate ad loquedum de eis ad bonum finem. Sed quid fi v surariusiacter se, quod absolui illum cum no fit verum. Nam fi dico quod fic, mentior. Si au zem dico quod non absolui eum, reuelo confes fionem. Dicat confessor quidad vos? ego feci officium meum. Sed quid faciet proprius la cer dos petentibus eucharittiam concubinæ, vel vsurario, quos non audiuit de côtessione? Ref pondeo, quod non detillis. Sed quid fi dicant confessi sumus tali fratri, & interrogatus frater non audet dicere quod non absoluit, ne co rum fratum reuelet,nec quod absoluit ne men tiatur! Respondeo absolute, quod si fint peccatores publici, debet eis eucharistiam negare. Quod si fuerint consessi cum proprio sacerdoie & non absoluti, & nihilominus petant eucharistiam, dico etizin quod debet cisnegare,& fidixerint,& iam tu absoluisti nos, dicat ego nescio de hoc.

in côfefQuæritur, v trum de licentia pœnitentis lifione au ceat confessionem reuelare. Alexander & Scodira reuetus, 4, d. 21, q. 2, 1, & Durádus sbidem dieut quod
lare posnon licet. Quia sigillum confessionis est do
sumus de
jure diujno, ergo pænités non porest dare lice
raniten
tis licen.
tiam. Item quia esset scandalum. Sed respodeo
tia.

absolute, quod ponités potest dare licentia, confessionem in detrimentum ponitentis qui sibi talem facultatem dat.

Quæritur, vtrum alia quæ in confessione sciutur præterpeceata cadant sub sigillo con telsionie: Respondeo, quod sub sigillo arctissi mo consessionis non cadiit nisi peccata poenitentis, vel tertiæ personæ: & solum huius sigil li fractor incurrit poenas canonicas. Secudo dico, quod sub sigillo confessionis cadunt oin nia alia quæ expresse, vel interpretative ponitens tradit sub sigillo confessionis: vt si dicat, accipiatis hoc fub figillo, & qui hec reue lat, credo peccaret mortaliter: propter deirimentum quod faceret sacramento: redderet enim contessione fraudulosam. Non enim om nes intelligat hanc differentiam figilli majoris vel minoris. Ideo confessor sit cautus, vetacene omniailla que sunt alicuius grauitatis. Alia verò quæ non sunt de necelsitate confessionis nec retert ponitenti, quod reuelentur, non tenetur celare: sed tamen non dicat se in cofessio ne audisse. Breuiter in hac parte, mas valeser corto que largo.

sigillum cofessio nis, an fe extendat ad alia quam ad peccara-

Quæritur, an in comuni liceat reuelare peo Peccara
oata audita in cofelsione, taliter quod nec dire in confel
de, nec indirecte puepiét in notiti à pænit è tis é lione au

V.g.

### De Confessione.

dita, an liceat in communi reuelare.

V.g.si dicam, quida confessus est mihi semel hoc peccatum. Respon, quod hoc non est reue lare confessione. Quia re vera multi viri saucti hoc feceruntimaxime doctores qui ponunt cafus quos in confessione audierunt. Secundo dico, quod melius est hoc raro facere. Sequuntur cuim quandoque scadala ex istis. ideò abstincat sacerdores ab hisnarrationibus.

Secreta extra cofub figil-

Quæritur, deillis qui committat alijs secre ta sub sigillo confessionis, an tale sit sccretum confessionis! Respond, quod qui recepit tene xur servare illud secretu plusquam alia. Quia data quo ex pacto additur nouum vinculum, & per con modo o. sequens dico non esse conueniens, quod lomi nes seperecipiat talia secreta. Secundo dico, quod illud non est sigillum confessionis, nec frangens illudincidit in poznas cauonis. Quia ibi nulla iniuria fit facrameto, cum nullumiue rit sacramentum: licet frangatur sides. Notandum est etiam quod ea que dicuntur de sigillo confessionis, intelliguntur de quacunque con fessione, siue persecta, siue non, sue incepta, siue non, & de omnibus illis quæ ordinantur ad confessionem, y el facultate y tabillo absoluaturà referuatis, non potest ille plus reuelare, quam si sam accepisset in confessione.

Quæritur,vtrum cófessio vocalis quæ cst Confesho voca in ylu ecclesiæ sit instituta à Christo! Antiqui

tus quando erant tempora incliora, non tantu lis est à hec questio iactabatur: quia tempore pacis ar instituta ma non sunt intanto pretto & vsu. Nune verò quia iain sunt limeterici qui neget confessione propter peccata nottra, oportet quod fimus ad hocbellum armati.Ideireo quæritur, an confossio sit de sure divino". Respo.ex sentetia om nium doctorum quod sic. Patet ecclesie clanes funt ad remitteda peccata, secudum illud Mat thæ1.16. Tibi dabo claues regni cælorum, & quodeunq: solueris super terram, &c. Sacerdo tes autem habet has claues, & funt indices pec catorum, iudices verò non possuntiudicare ni si causam cognoscat, ergo alij tenetur subdere le huie indicio, aliàs fruitra eller illa potestas, hæcautem subjectio fit per cofessionem, ergo de sure divino tenentur conteri. Item Iacob. 1. Contemini alterutrum peccata vellra. Quod Augusti. Beda, & alij fancti, & Hugo de sancto Victore, lib. 2. de sacramenus, per. 14. cap. intellight de precepto confessionis. Item (& hic est

tota vis secundum Adrianum & veritate) loa. 20. Quorum retinueritis retenta sunti. quoru peccata non absolucritis, non erut absoluta an te Deumiergo secudum Eurngelinm debetco fireri & absolui in terra aliàs non erittabsoluta in colo. Hic est locus validissim, & quod om

nes sancti hoc dicat in comperto est. Vide Tho MIRIM

## De Confessione.

mam Vualdensein.lib.de sacramétis, & Rossen sem colligétes dictasanctorum omniu. De hac confessione necessario sacerdoti facienda, mul ta egregia apud vtrunque inuenies. Et cognos ces,an expediat has ecclesiæ colunas sequi potius, quam nouos istos grammatistas. Opinor nemme vique aded cæcii & infanum esse, qui ob vnius Lutheriamentiam velit tanto discrimini seipsum exponere, quatenusca peccata quæ velnouit, vel dubitat esse lethalia, sacerdo ti non aperiat. Et maxime cum intelligat antiquissimos simul eruditissimos ac sanctissimos patres tantam confessionis huius necessitaté esse dicentes, vt quicunq: mortaliter delique-, rir,cum oportest, vel publice, vel privatim facerdoti sua peccata detegere. Nec facile crediderim patres iplos hanc víq: adeò duram pro umciam nobis impoluisse, priusquam explora tissimum haberent hanc confessionem, aut ab - apottolis inthitutam, aut in facris feripturis di lucide traditam fuisseteu rem cuctis peccatoribus apprime necessariam, & quam contênese non pollent, absque dispendio salutis anima rum-Expendariguur quifquis fecii, an tutilis · fuerithorum patrum fimul & feripturarumal fertione admittere, suasque animas a tanto pe riculu cuttudire: an Lutherum de contessione impicoblatratem & sentiente, suo capiti dutaxat, non patrum, aut scripturarum testimonio inmxum sequi, & cum co funditus perire.

Notandum ettà de coressione, quod beatus Renanus in annorationibus quas fecit super Tertullia, dicit se esse nactu libruin quendam antiquissimum Conciliorum, & interea dicit fonse vaum factum antequam effet inftitutu ab ecclesia iciumum quatuur dierum ante dominicam primam in Quadragelina, quod lic habebat.Presbyteri debentadinonere plebein sibi subiectam, vt omnisqui senit mortifero peccatuin vulnere sauciatii, feria quarta ante Quadragesima cum omni feltinatione recurrat ad viuisicatricem matré ecclesiá, v bi quod male commilit, cum omni humilitate & cordis contritione simpliciter confessus, suscipiatinedia ponitentia fecundum inodum canonicis authoritatibus præfixum non folum autem il le qui mortale aliquid comisit, sed etia omnis homo quicunque le cognoscit immaculatam Christi tunicain quam in baptilmo accepit polluisse, ad proprium sacerdotem festinet venire: cum puritate mentis omnes transgrelsiones: omnia peccats quibus Dei offeniam incurrisse meminit humiliter confiteatur, &c quidquid à sacerdote sucrit iniunctum, ac · si ab ipso omnipotentis ore suisset prolatum, ita diligentissime attendat & sequatur.

Cofessio olim fie bat in principio xl.

#### De Confessione.

hæcibi. Idem habetur in pænitentiario Roma no quod creditur profectu ab apoliolis ipsis, vbi dicitur. Hebdomada ante quadragesimam consiteantur omnes. Itte erat conuentensimo modus, & multo melior, qua qui nuc est, quod consitetur in sine quadragesimæ, sic iciunium non multum eisprodeit. Optimum esset si pos setreuocari ista consuetudo, nos tamé no pos sumus illam reuocare. Sed peculiares possent suos pænitentes admonere quod consiteatur ante quadragesimam.

Quæritur, an sit necessarium vt côfessor in Côfessor terroget poenitentem? Respodeo prime quod tur inter cit necessarium vt confessor plersique aliquid interroget. Patet, nam vt supra diximus, si poe poeniten nitens non seceritaliquam conscitiæ examitem.

nationem, confesso non solu erit innalida sed

nationem, confessio non solu erit inualida sed etiam mortalis. Si hoc ex circuntlantijs appareat, debet confessio non timeantur maiora ma la, videlicet quod pœnitens nunquam côsitebi tur, tic cium interroget sacerdos. Oportet eni quod côtelsores non mittant pœnitêtes in des perationem. Omnessancti, & S. Tho. ita consu lunt. Quando ergo confessio videt has circun itantias, necessarii est interroget, Etsi est probabile confessiori, quod pœnitens dimittic aliquod

quod peccatii, tenetur interrogare de co : quia tenetur quantum poterit non folum ad absoluendum, sed etiam vt ponitens recipiat gratiam,quam quidem non reciperet, fi ex magna negligetia aliquod peccatii dimitteret. Dico prætereà quod si est mihi probabile quod pænites fecerit sufficietem examinationem, licet credat confessor quod habeat alia peccata præ ter ea que dixit, si commode potest interroget: sed non tenetur tile interrogare: sunt enim aliqui (que sacan el alma a los penitentes.) Suffi cit quod sit mihi probabile quod confessio sit sufficiens ad consecutionem gratiæ. Probatur, quia pœnitens no tenetur sacere inaiorem dili . gentiam quain fecit, ergo no teneor eum inter rogare: quare eum véxabo interrogationibus cofessor debet laborare vt sit beneuol9. Ex his sequitur quod non oportet interrogare ponitetem de omnibus peccatis mortalibo. Quida à pueris quæriit, an sint simoniaci, &c. lili facint confessiones odiosas & superstitiosas. Sed oportet interrogare penitetes de peccatis que probabiliter putantur habere, nec id nimis anxie. Confessor etiam sir minus cautus interrogando no quærens noua peccata, quia poterit · ea docere panitétem,& scandalizare:maxime circa peccata carnalia, quæ non debet interrogarenili ex confessione haberet aliquod indiciū

### De Confessione.

eium quod habeant illa: tung enim non debet omitti que sunt de essentia cofessionis, sed liat fapiëter. V.g. si confessor probabiliter credit pe nitenté habere aliquod peccatum turpe & vefendum,interroget,non aperie, sed dicat, engiraili aliquando dehoci Si dicat sic, que iat vlrerius, & consensiti ! si dicat sic, procedat, dicens, & fecillit quo dicente fic, vel no, nihil am plius interroget. Sed dimittat alias fabulas.

genda.

Quæritur,virum eircunftantia loci sit nestatia lo-cessario consitenda? Resp. quod solum in trib? ci quan. peccatis elt necessario confitenda, scilicet in do confi furto, effusione sanguinis, & esfusione seminis in ecclesia. Credo quod no sufficeret fui ari in ecclesia adhoc vt sit sacrilegium, nisi effet do ecclesia. Et esfusio sanguinis debet esse notabilis,vtsuprà dixim-s. Et si quis habeatin eccle fià volitionem perpetrandi prædicta tria, vel aliquod corum extra ecclesiam, non elt facule gus. Si vero extra ecclesiam consentiat in aliquod horum, faciendum intra ecclesiam, teneretur consiteri de hac circunstantia, quia iam fit miurialoco.

Sed vtrum-circiistatia temporis necessario Circun- sit consitenda, puta peccare in sesto : Respon-stantia deo absolute, quod non. Ita tenet Caietan Syl-temporis deo absolute, quod non. Ita tenet Caietan Syl-an sit co- uest. Nider, & alij. Grauius est peccare in die se firenda. fo, sednon est gravitas necessaria ad consiten

dum. Et confessores debent de hoc admonere ponitentes.

Quæritur, an qui ex industria habet duos confesso confessores, vnum cui omnia consiteatur pecres duos habere, cata, alterum cui lenia duntanat ad restimatro vnum P ne, bene faciat? Respondeo sine dubio, hoc esse facrilegium,& videtur magna fictio,& irridet granibus confessorem faciens credere eum, quod ipse sit probus. Et certe videtur mortale, quando Propter hoc faciat. Non damnarem tamé eum qui semelincidit in mortale, non solitus pecca re, si consiteatur alteri, ne perdat opinione qua habeterga primum confessorem suum.

Quæritur, si quis propter magnam confue Credes se tudinem quam habet peccandi, credit se iteru peccaiupeccaturum:ipse tamen omnino vult cauere, & proponit non peccare, an sitabsoluendus! Resp.oinninoquod sic. Quia si tune non esset absoluendus,nec etiam quando dubitaret. Ité absoluen iste porest facere quod in se ett, & ramen quod non possit tollere hanc formidinem à se. Confuetudo enim relabendinon impedit cum habeat bonum propositum, & nihilominus prop ter experientiam non poterit credere se deinceps non peccatură, ergo. Ethac de confessio ne sufficiant.

Sc.

u propo

re,an fit

### De Sarisfactione.

# SEQUITUR DE SA-

tisfactione, tertia pœnitentiæ parte.

R carus poinc an post con cricione, 42

Deo fatis

VAERITVR, in primis, vtrum poltquam homo habuit corritione de peccatis suis, & confessione ettea, & elt in gratia,maneat et aliquis reat

pænæ pro quo debeat satisfacere? Reipondeo quod fic. Et patet 2. Reg 12. de Dauid, qui poitquam dictum fuit transtulit dominus peccait tuum à teiniucta est pona,vt moreretur puer nex Berlabe natus Et Luce 3 Facite fructus dig nos ponitentia, & hoc fit per fatisfactionem. Et Roma. 6. Sicut exhibutitis membra veitra. &c.quia fi in Tyro, & Sidone, &c. Matthwi 11. Item ecclesia orat pro mortuis. Et habetur etia 2. Machabao. 12. Vt à peccatis solvantur: & no folum à v enialibus, sed etiam à mortalibus, cu dicat ab omni vinculo delictorii:ergo pott remissam culpam manet reatus poine Et hocest - certum, & de fide.

Quæritur quid fit satisfactio. Respo.S. Th. Rioquid ex Antelmo qued satisfactio est copensatio of fensæ præteritæ ad æqualitatem iuslitiæ.

Quæritur ergo, vtrum aliquis possit satis-

facere: Respon quod satisfactio est parsiultitiæ,uillitia aute exigit equalitatem. Et filoqua mur pprie de æqualitate vt satisfactio impor tatreddere æquale, dico quod nemo poteit fatofacere Quia nemo potett reddere Deo zquiuales, etiam finon peccassemus. Nam dijs, parentibus,&magistris,non potest reddiæqui uales, v tait Aristo. Si verò loquamur de aqua litate proportionabili, quando ego facio quod possum, dico quod hoc modo possumus satisfa cere Deo: etia proprie capiedo satisfacere, vel si vultis exbeneuoletta acceptătis Adquattio nem igitur cum dicitur, an homo polsit Deo fatisfacere, dico quod si consideretur homo se ciidum sua naturalia seclusa gratia, nullo modo poteil satisfacere pro peccato. Quia quicquid possume dare Deo sine gratia, cit nullius mometi Cum etia omnes iuftitiæ notire fint coram Deo tanquam panus mestruatæ, v t ait propheta. Item quicquid possumus facere, debemus Deo propter benencia recepta. 1. Paralipo.cap.29. Tua funt domine omnia, & que de manu tua recepunus, reddimus tibi. Et sie sine gratia est impossibile satisfacere Deo ad equa licatem. Nec etiam fine gratia ex acceptatione Dei possumus satissacere. Dicere enim quod Deus acceptat opera nostra, cit dicère quod il la sunt accepta & grata Deo: sed si homo nó ha

#### De Satisfactione.

beat gratiam, non potuerat cius opera esse gra ta Deo: posset quidem Deus remittere sua om nipotentia peccata propter actus exillentis in peccato, sed hæc non effet satisfactio sed condonatio pure, & remissio. Secundo potetthomo cossiderari in gratia Et secundum hanc cosiderationein, si non habeamus respectum ad passionem Christi, adhue non potett satisface read æqualitatem. Quia non sunt condignæ passiones huius téporis ad futuram gloriam. Item quia illa opera sunt nostra, & si habet fru Etuin est exparte Dei. Potelt tamen talis satis-, facere ex liberalitate acceptantis. Si verò consi deretur homo in gratis, prout gratia est effe-Etus passionis Christi, sie proprijssime & ad æqualitatem satisfacit Deo: si iungamus meritanostra meritis Christi, qui ettam inquantum komo satis fecit ad æqualitatem iultitiæ, & quantitatis.

Sarisface re potess altero.

Quæritur,vtrum vnus homo possit pro al terius hominis pæna satisfacere: V.g. Petrus vnus pre post confessione manet rens ad pona vt dece: est dubiu, an ego possim satisfacere pro illo? Resp. exomniii sententia quod sic. Ita habet vfusecclesia. Nihil enim tam naturale est homi ni,quam vt quilibet vtatur re sua vt vultiqua re ego non potero vti hoc iciunio inco vtvoluero?vbihoc.phibuitDeus?Possum dareteperaporalia mea,quare non spiritualia. Ité sufficien tissme probatur, ex consuetudine ecclesse in qua vnus proalio satisfacit. Item Colossen.s. dicit. Nune gaudeo in passionibus meis p vobis: & adimpleo qua d: funt passioni Christi în carne mea pro corpore cius quod eit ecclesia. Item oratio mea valet alteri ad gloria, iuxtaillud, orate pro inuice vt faluennni, Iacob.5. ergo etiam ad remittendam pænam. Et fi oratio, ergo etiamalia opera bona. Ité omnes sumus inuicem membra:vt dicitur Roma, 12. & Ephefi. 8. Sed membra vnius corporis influit

Quaritur, v trum homo possit satisfacere satisface 'inuicem, ergo. pro vno peccaro non satisfaciendo pro alio? re pro v--V trum homo existés in mortali, possitsatissa- no pecca pondeo ex fententia omnium, impossibile est an possie · quod quis satisfaciat prius pro pona, quá pro peccator culpa. Er hoc ett notuin, & anemine dubitatu. vel pro · Si verò sir in peccato, an possit satisfacere pro pœna peccati tam dimissi. Respondeo, quod wel ista opera fatisfactoria sunt iniuncta a con fessore, vel non, sed voluntarie assumpta. Si secudum,communis fenteria omnium est,quod nihil profunt. 1. Corinth. 13. Si tradidero corpus meum ita vt ardeam,charitaten; autem non habuero, nihil-fum, nil.il mihi prodeft.

millo.

## De satisfactione.

Item opera illa ex se non sunt æqualia satissa: Etioni quam deben nec etiam en liberalitate ac ceptantis, quia no acceptantur cum procedant ab inimico Dei, ergo non funt satisfactoria. Si autem sint inificta à confessore, licet Scotus vi deatur dicere quod valent, tamé S. Th. 4. di. 15. & Enrricus, quodlibet. 8. q. 18. & Adrianus. q. quam de hoc facit, 4. & Palud. 4. dilli.15. & .22. dicăt, quod nullo modo valet. Et patet rationi bus nuc factis, nullus poteit satisfacere sine gra tia:remissio enim peccati elt maxima amicitia Dei,qua no v titur nisi erga amicos, ergo. Verú est quud talia opera iniuncta à confessore & fa Eta in peccato mortali, adueniente charitate, si ue relinquat post se effectuin sucnon (hæc enim dittinctio friuola eft, & nuquam placuit viris do Etis) viuificantur & acceptatur à Deo: vt bene dicit Caietan, quia satisfactio est pars sacramenti. Vnde si virtus confessionis redit, quare no & satisfactionis hoc pium est, sed tu tius est implere in gratia poenitetiam imiica. Verum est, qued illa opera satissactoria iniu-Eta à confessore, & facta in mortali, quauis non valeant ad remissionem culpæ, tamen per illa impletur præceptum cofessoris, & no tenetur pænites iterum implere pænitetiam injuncta.

satisfi- Quæritur, vtrum satisfactio debeat sieri p die sie p opera poenalia! Pro huius intelligentia oporretprius intelligere, quid sit op penale. Opus opera pe penale ide est quod malii poenæ, & maliinihil nalia. aliudelt quam privatio boni. Triplex verò est bonum, honcitum, vtile, & delectabile. Pona proprie loquendo non est priuatio boni honeiti,quia hoc est peccatum: sed est privatio boni vulis vel delectabilis, sicut dare elecmosyna iciunare, orare, &c. Não dico, quod satisfactio debet fieri per opera pænalia. Ita est comunis ductorum sentetia. Probatur, quia satisfactio elt opusiultitiæ,offensa autem cosiltit in hoc, quod subtrahimus Deo obedientiam, & accipi mus facultatem peccandi, quam iure non habebamus. Cum ergo iustitia tendat ad æqualitatem, dignum ett, quod satisfaciam per hoc, quod subtrahamus a nobis quod iustum est,& nottrum ett.f pecuniam, vel conam: sicut in le ge fiebat satistactio per contra passum, oculi pro oculo, &c. Confirmatur exemplo Christi, qui potens per solain dilectionem Dei satisfacere, satisfecit per opera pænalia. Et quanto opus suerit magis pomale, tanto crit magis satis tactorium cæteris paribus. Secundo dico (& credo esse probabile acversi) quod per omne opus bonii possumus satisfacere: etiam per dilectionem Dei. Hos tenet Scots. Et patet, quia ctiam inter homines fit satisfactio non solum s per opera penalia, sed etiam per omnia opera

### De Satisfactione.

illa quæ læso complacent. Item probatur, quia nullum elt opus bonum quod non sit pænale, ergo omne opus bonum est satisfactorio, quia lassat & desatigat hominem, vt contemplatio, & dilectio, quæ licet sintopera anime, sed sont animæ coniunctæ corporis & haberemus mag num laborem si vellemus Deum diligere, vel proximum per vnamhoram. Ite per dilectionem Dei sati facimus propæna peccativema lis: nam per illä remittitur veniale, vt dixima: ergo dilectio Detest opus satisfactorium. Ite quia dicere quod per dilectionem Dei, & contemplationem, & alia id genus opera non satis sacimus, esse motiuum magnum ad deterrendum homines à melioribus bonis.

satisface rean pof fimusper opera aliàs debi

Quæritur, vtrum sit nectssarium, quod ope ce ra per quæ homo debetsatissacere sint libera, of vel an possim satissacere per opera aliàs debier ta, & per iciumum quadra gessim æ, vel oratio in em canonicarum horarum? Palud. 4. dist 15. q.1. artic.2. dicit absolute, quod nemo satissacit per opera aliàs debita, & præcepta. Vnde qui dat pauperi existet in extrema necessitate om inia bona sua, non satissacit. Idem dicit Maior. 4 dist 15. q.2. & Almain. q.1. & Syluest. Et probant, quia vnico pretiono potest satissacit duo bus debitis, ergo codem iciunio non potest satissacere quia peccatis, & ecclessa. Ité, quia

sequeretur, quod cofessor posset iniungere cle rico, quod diceret horas canonicas in pæniten tiam, aut quod solueret dece aurcos quod debet, quod quidem esset irrisio. Sed his no obita tibus, ego non dubito quin possimus satissacere per opera aliàs debita: & puto erroneum dicere contrarium. Ita tenet Adrianus. q qua de hoc fecit. Et probatur, ecclesia instituit iein nium quadragesimale & alia, vt pro peccatis satisfaciamus, hæctuit eius intentio, & sapisssime oratin quadragesima vt acceptet Deus nostra iciunia in remissionem peccatorum: ergo illa sunt satisfactoria pro peccatis. Ita di cendum est omnino, & vtinam vel sola iejunia ab ecclesia instituta iciunaremus. Ad argumentum igitur, confessor posset imponere elerico, quod diceret horas canonicas in ponitentian. Respond, primo quod non debet hoe facere, quia debet iuuare cum ad fatisfaciendum, ac proinde debet aliquid de nouo im Ponere. Secudo dico, quod sifaciat, factii erit, & aliquando expediet: vt finobiles nunquam iciunent quadragesimam, bene faciet contessor præcipiens illis, ieiunetis hos quindecim dies qui remanent de quadragesima Alia argumétafacile soluntur. Nam cum ieinnium quadragesina sit satisfactorium, ergo pro aliquibus cittatisfactoriu, ergo pro me . Mirabile eni cit quod

## De Satisfactione.

quod sit satisfactorium pro alijs & no pro me. Perderé ergo præmium fatistactionis iciunan do quadragesimam propter ecclesie preceptu-Cerre non credo.

204 Poniten tiam impolitum an possi musim. plere in milla de pracep-

205

£15.

Quæritur,an qui impleret penitentiá cofes soris cum audit missa de precepto, satisfaciat! V giniugit confessor septe plalmos, recito cos inter audiedum missam die dominica, an satisfaciam præcepto confessoris! Aliqui summitte dicunt, quod non implet sed peccat. Adrianus tamen 1114 in materia de satisfactione.oppositum dicit, scilicet, quod non peccat, sed præceptum implet confessoris. Et ita tenenda cit. .

Sed quid si alieui sit iniuctum quod iciunet tribus diehus & ille iciunaucrit tribus diebus quatuor temporum vel quadragefima, an fa-Poniten tia pona tisfaciat præcepto cofessoris: Reipodeo quod tur in re non, quia oportet stare ad intentionem confesbusalias foris, qui finon explicet contrarium, intelliginon debi tur de diebus alias non debitis. Secus esset de eleemofyna,na non dubito quin si confessor iniungat penitenti, quod det auren pauperi, meliusfaceret & magis ad intentionem confessoris si det illum pauperi existenti in extrema ne celsitate. Posset tamen confessor iniungere pe nitenti pro satisfactione, vt iciunet diebus resi duis quadragesimæ, vel vt audiat missam die dominico, aut verestituat pecuniain quam de

bet.

bet, vt bene diese Adrianus vbi supra. Quoniá opera alias debita funt meritoria, sepoznalia, se per confequens latisfactoria, & sic iciunininiunctum, licet alias de præcepto, crit vera fatis factio sacramentalis.

Dubitatur, an oporteat quod homo satisfaciat per sepsum! Respon quod quilibet per se deber implere ponitentia fibrimuneta . Paret, fatisfaquiatd elt præceptum, vt tenebimus pro núe. Irem quia pontientia est ve medicina, modò medicina quæ eit mihi necessaria non contertur alterumii confessor imponat sie ponitetia, iciuna tribus diebus, velfac quod alius iciuner prote. Si autem ego no possum, bonii cit quod alteri committam vt iciunet pro inc.

Quæritur, vtrum flagella inflicte à Deo in Flagella hue mundo, sint satisfactoria pro peccatis? Vt Nabuchodonosor ambulás in solitudine sient fera, & David quando occisus fuir à Deo puer cius? Videtur quod non, quia talia opera non funt voluntaria, actus verò debet elle meritorius ad hoc quod sit satisfactorius: sed non potelt esse meritorius nissist volutarius, ergo. In oppositum eit,quia Nahum.t.dicitur, no insur ger bis tribulatio. Quod septuaginta interpre tes verterunt, no indicabit Deus bis in idipsa. ergo si per has tribulationes quas patimur in hoc mundo non satisfacimus, bis de codem iu-

206 Homo p scipsum ciat.

207 nsticta à Deo funt facistactoria.

di-

#### De Satisfactione.

dicamur. Ad hanc quæitioné respondet S. Th. 4.d.15. & in additionibus. q 15 ar.2. quod pona pro peccato potest dupliciter exigi. Vno modo abillo cui non debetur satisfactio, sicut si occidi hominem, debeo satisfactionem Deo. Si autem alius homo verberaret me propter hoc, hac pæna non habet rationem satistactio nis: sed vindiciæ: sicur si debeo tibi viginti,& alius accipit à me, per hoc ego non fatisfacio ti bi. Secundo modo potett exigi, seu infligi pæ na ab eo cui debet satisfactio, & talispæna vo catur proprie satisfactio, sieut illi qui puniuntur à communitate & judicibus. Hoc supposito dico, quod pæna à Deo inflicta potest esse satista coria. Probat S Tho quia poma il a po teil esse opus peccatoris, per hoe quod voluntarie acceptat, & patienter suffinet, ficut Iob qui dicebat, sicut dio placuit ita factum est, sit nome dii benedictum. Illud erat fatisfa ctorio, quia iam erat proprium illeus. Et ita de side te nendum elt, quia sic ditinitur in concil. Tridé tino.fessio 14. de pæntentia,cano.11. cuius ver basunt. Si quis dixerit pro peccatis ad poena temporalem, minime Deo per Christi merita satisfieri poems ab eo inflictis & parienter tole ratis, anathema fir. Si autem quis renitatur tali pœnæ,non ett satisfactoria: si talis resiltentia sit v squead peccatum moriale. Vnde infir-

mus qui veller sanari si posset, sed quia non po tett fieri hono animo in nomine doinini, latisfacit, non folum per patiétiam quam habet, sed quaiple ponæ à Deo inflicte sint satisfacroriæ de fe . ficut ettam pænæ purgatorij . & muito melius. Dico præterea (& hoc ett multum probabile, & verissimile) quod quicunq; in gratia punitura Deo in illo mundo, lufficieter punitur, & non punietur in alio feculo: & maxime si morte cum puniat, tunc cuim non dubito quin mors inflicta à Christo (non loquor de morte naturali) omnem ponam deleat Probatur, quia nulla estratio ia quod Des Punit aliquem in vita, cur puniat, partem & nó totum.Hocnonnegaret Hieronymus, qui ver bum mirabile dicii super illud Nahum.i. Non confurget duplex tribulatio. Quod ves putestis videre (fiplacuerit) in sue fonte.

Q V AE RIT V R,quæ sint opera satisfa- Pounalia ctoria pomalia, verum sint tria, que communiter ponuntur à doctoribus & a Magist. sententia.q. diftinct.15 scilicet ieiunium, clee molyna, & oratio? Respondeo, quad sic. Probat Sanct. Thom, quia vt supra dixinnis, eleemoin satisfactione oportet quod sieut peccator vlurpanit fibi, quod non debet, ita auterat fibi aliq ud quod ei competebat, puta bona natura lia per ieiunium: bona teporalia per elecmely

opera la tisfalloria proci ona tria. jeiuniu, fyna, & oratio.

208

#### De Satisfactione.

ná. Bona autem spiritualia non debent auferri, sendo, quod sunt Dei, & perendo auxiliti, quod firper orationem Et in his includuntur omnia opera pomalia. In iciunio opera afflictiua ex natura sua, puta peregrinatio, silentium, & c. Prædicare vero legere, & similia intelligatur fub elecmofyna, quia funt bona proximis exhi bita.

Cofellor

Quæritur, an confessor audiens confessiopot obli-nem possit obligare ponitetem ad aliquem sa gare pæ tisfactionem? Puta ad hoc vt iciunet, vel det nitentem elecmofyná: Scot 4 d. 18. & 19. tenet quod con adaliqua fessor non potest obligare ponitentem si ipse satisfacti noluerit acceptare. Si autem semel acceptane. rit,tenetur implere ponitétiam sub pona pec cati mortalis. Idem tenet Gabriel.d.io.q.z. dubio.1. &. 5. quia potelt satisfacere in alia vita. Idem tenet Syluest. verb cofessio.1.6.25.&26. licet cum aliquibus limitarionibus. Caiet, etia q.2. de satisfactione tener quod ponitens no to neturacceptare ponitentiam, saltein sub pona peccati inortalis,& si acceptet, non tenetur eam implere sub pæna peccari mortalis. Sed quicquid sit de his opinianibus, puto esse probabilius quod penitens tub pana peccati mor talis tenetur acceptare ponitentiam sibi imu-&tá.Ita tenet Magist, 4.d.18. & S. Tho. ibide, & in additionibus.q.1.ar.3.&.d.19.1n expositione textus,& Palud.4.ditt.10.q 2.& Maior d.17.q-2.& Alma.d.18.& videtur fententia omnifian ctoruantiquorum,qui si peccatori grautiniugerent ponitétia.n,& ille nollet acceptare, no reputarent eum (vtcredo)esse in statu salutis. Et pho quod teneatur acceptare: quiz in cap. Omnis, dicitur, &iniunctain sibi poenitentiain pro viribus studeat adimplere. In prædicto c. elt præceptum obligans ad confité dum semel in anno: sed sub ijsdein verbis dicitur quod im pleat ponitentiam iniuctam, & quod confiten tur:ergo etiam illud est præceptum. Item cap. Statumus, de maledicis, dicitur, si pomtentia renuerit peccator inifictain à sacerdote, inter dicatur ei ingressus ecclesiæ i. excommunicetur, & ecclesiastica careat sepultura. Et licet hoc intelligatur de ponitentia publica, tamen cadem ratione intellige di est de secreta : quia quantum ad claucs nihil refert v trùm consessio siat publice, vel secrete. Et credo quod qui antiquitus publice confitebantur, non iterum confitebatur fecrete. Probatur etiam, sacerdos habet potellatem remittendi & soluendi culpam & pœnam, ergo & ligandi quo ad culpam & ponun. tem quiliber sudex in foro conten tiolo habet potestatem imponédi pœnam pro crimine, & alius tenetur acceptare, quare ergo

#### De Sarisfactione.

fudex ecclesiasticus non habebit hanc potestatem infuo foro? Sed iam de fide tensumu e.c. quod confessor potest obligare ponititem ad aliquam satisfactionem, quia sic diffinitur in concil. Tridenti sessio. 14. de poenitontia, cano. 15. cuius verba funt. Si quis dixerit claues eccle siædatas tantsi ad soluendum, nó etiam ad ligá dum, & propterea sacerdotes dum imponunt ponaconfitentibus agere contra finem clauiu & contra institutionem Christi & sistionem esse, quod virtute clauin, sublata pæna æterna, pœna temporalis plerunque exoluenda remaneat, anathema fit.

210 Cafellor no potest impone re quancunq3vo lucrit pç

Quæritur, v trum sacerdos habeat potestatem imponedi quancaq: ponitetiam voluerit p suo arbitrio Respino oportet, quad per pœnitetiam inifictain à confessore poenites satisfa ciat pro tota poena omniñ peccatorum suorii. Nam zhas fruitra effet purgatoriñ. Secundo di nitentia. co quod facer dos non potert imponere quanta cuq: pœna grauem: & quando esset intolerabi. lis, penitens non tenetur obedire. V trum auté debeat sacerdos ponere aliquam penitentiam sub cosilio, fac hoc, & si volueristac ena situd. Paluda.confulititafacere, & Syluester, & alij. Hoc etiam laudat S. Tho. propter quod dico, quod talispenitétia proprer cotilin lacerdotis cit magis meritoria, quam fi eataceretex arbi-

trio

trio proprio solumnedò

Quæritur, viru seenndus confessor possit comutare vel tollere penitentia impositam à primoco:efforetde hoc funt opiniones. Syluc. & iti dicunt, quod non potestinis consiccatur. Sed puto probabilius, quod potett, quia secun dus contessor ett index, & habet poteitatem fu Per iltum, & ideò satis est, quòd penitens confi teatur peccatum illud, quod non tecerit pænitentiam sibi iniunctam ab alio: & poteit conteffor, vel tollere totam, vel minuere, vel etiam commutare. Virum autem confesior teneatur semper aliquam iniungere penitentiam peniteti, pollet dubitari. Sed dico quod fic, quia elt iudex, & grautter peccatet si nulla imponeret: nisi esser exmagna & rationabili causa, vt in ar ticulo mortis, vel si videret, quod penites nulla acceptaret penitétiá (fitaméhoc cotingere pof sit vnqua). Hec de satisfactione dicta sufficiat.

Cofesior pot mutare, vel tollere pomiten tiam ab alio con fessore in iun cam.

## SEQVITVR DE SAcramento Extremavnchionis.

De quo (licet sit Sacramentum exeuntium) prius tractatur qu'am de Matrimonio, & de Ordine. Quia prius agendum est de sacra

#### De Extremavnctione.

mentis qua pertinent ad omnes Christianos, quam de ijs qua spe Etant solum ad certu genus personarum. Et de hac materia tra-Etatur à Doctoribus. 4. distin. 23.

Extrenta Vuctio est sacramétum. VAE RITV Rprimo, an extrema extrema extrema extrema condum of catholicos, quod fic. Quia est inuisibilis gratic visibilis

forma,nam fignificat gratia interiore, com ei? effectus sit remouere reliquias peccatorum. Et confert gratiam, iuxtaillud lacob.5. & siin pec catis suerit, dimittentur ei Exquo patet, quod si peccator cu fola auritione recipiathoc facra mentum, recipiet gratiam virture illius, & remissionem peccatorii mortalii. Item phatur quod sit sacramentum, quia in c. Ad abotenda; de hæreticis, excomunicatur qui aliter fentifit desacramentis quam sentir Romana ecclesia, sed ecclesia Romana in concil, l'iorenti. sub Eu geni.4. determinauit quod extremavuctio ett vnum de septem sacramentis ecclesiæ. Et in c. Illud superflumn.65.difti.idem determinatur, ergo ita tenendum eit de fide, & oppositum eit harcticum,

Quæ.

## Je Extremaynctione.

Quæritur, à quo sit hoc sacramentum inttitutum, an à Christo, Magist. 4. d. 23. verbis Hu ractioan gonis ait quod ab Apostolis vt Iacob. 5. Sed cu it a Christian facramenta noue legis coterant gratiam quam to inftisolus Christus contertitenendum est omnino quod Chrittus inflituit hoc facramentum. Na instituere sacramenta pertinet ad potestatem excelletiæ quam folus ( hriftus habuit. Quod autem dicit Magitter, quod fuit ab Apostolis inititutum, intelligendum en secunda S. Tho. quod elt ab Apottolis promulgatum. Sed vbi legitur in sacra scriptura huius sacramenti in-Mitutio S. Tho & omnes alij dicunt, quod non elt expressus locus vbi fucrit initim. tum. Habe inus tamen quod sit sacramenti mex tiaditione ecclesia, qua in his qua sunt sides errare no potest: & hoc sufficit nobis. Enangelistæ non curaverum tradere nifi necessaria ad saluté, v t de baptisino, pomitentia, eucharitiia, que sunt sacramenta necessaria. De confirmatione verò & extrema vnetione propterea illuerunt, quia non funt necessaria ad salutem:quamus Marci 6. videatur fieri de hoc facramento mentio, cu ducdecim vngebant infirmos olco.

Quæritur, quis fit effectus huius facramen- vnetioti'. Reipon, quod hoc facramentum non impri ais extre mit charactere & ideò est iterabile. Patet quia . Aus. in concilio Florentino dicitur quod folum tria

# De Extremavnctione

facraméta imprimunt charactérem, baptifin9 cofirmatio, & ordo. Secado dico, quo deffectus huius sacramenti sunt tres, scilicet, gratie colla tio, peccatorum remissio infirmantium alleuia tio. Ita enim iuxta fidem afferendum est. Na in concil. Trident. sessio, 14. de sacramento extremæ vnctionis.cano.2.1ta diffinitur. Si quis dixerit sacram infirmorum vuctionem, non coferre gratiă,nec remittere peccata, nec alleuiare infirmos: sed iam cessasse quasi olim tantum fuerit gratia curationum, anathema sit. Terrio dico quod effectus principalis huius facrameti elt remissio peccatorum per gratiæ collatio nemminus principalis est sanitas corporis, dicente Iacobo, & alleurabit en dominus, & si in peccatis fuerit dimittentur ei. Sed tota difficul tas estadremissione quorum peccatorum ordinetur.Ricardus,Bonauetura,Scottus,Durădus, & Major, dicunt, quod ordinatur ad remissionem venialium. Sed contra, quia contra venialia funt multa remedia, & faciliora, vtaqua benedicta, oratio dominica, tunsio pectoris,&c.& in caremonijs huius facramenti, vna est confessio generalis, in qua remittuntur venialia ergo non ordinatur ad remitsione venia lium.Item,quia si ordinaretur adremissionem venialii, deberet cofeiri fanis. Dico igitur cu S.Tho.quod ordinaturad reliquias peccatorii,

# De Extremaynctione.

que sunt, debilitas potetiarum, triftitia, & alia quæ impediunt animam cogitare de Deo. Et propterea confertur hoc facramentum infirmis, vi possintiacilius resiltere tentationibus dæmonum,quæ tunc maxime infurgunt: & re motio illa cit exhilaratio cordis, vt habetur in cap. Vnico, de sera vnctione. Ide dicit etiá Paluda Non negamus tamen quin remittat vo nialia,imo & aliquando remittit inortalia. In peccato ergo funt triz, macula, pena, & reliquie. Ad tollendam maculam in ingressu noù? vite ordinatur baptifinus. Polt perditam verò vitam spiritualem ordinatur penitentia ad tol lendam maculam. Ad penam verò non estaliquid de per se ordinatum. Manetergo ad reli quias peccatorum extrema vnctio. Et reliquio iltæ funt quædå qualitates infectiuæ animæ, & naturalis impotentia,& ineptitudo quæ remanet post peccatum ad exercendum bona opera, & ligamë quoddam animæ ad opera vir tutis, quod prouentà peccato. De secundo effectu qui est sanitas corporalis, dicitur in concilio Florentino, quod no femper fequitur, fed quando expedit infirmis bene valero.

Quæritur, cum hic fint multævnetiones,& multæ formæ,an vnetio fit vnicum facramen tum, vel plura? Resp. secundum oes quod est vnu facramétum, sieut vnu artificiale, vt vna

215 Extrema vnctio cft vnicum facrametů

#### De Extremavnetione.

domus, & vua curatio: quæ fit in radicibus peo catorum, hoc est in quinque sensibus. Sed quæres in qua illarum v netion fi datur gratia: Res-

pondet S. Tho. quodin vluma.

oleñ oli uarú est materia facramen ti vnctio nis.

Quæritur, quæ sit materia huius sacramen ti:Respon, quod omnes conveniunt, quod est oleum Ethabetur ex verbis Iacobi.5. Orent su per eum vngentes eum olco. Et in cap. Vnico, de sacra vnctione Et in Concil.Florenti.Et ra tio conuenientiæ est, quia hæc curatio est vlti ma,& debet esse perfecta : ac debet significare spem qua tune insirmus maxime indiget, quæ quidé spes signisseatur per lenitaté olei. Oleu enimelt optimum ad curandum, quia maxime penetratiuii est. Nomine aurem olei intelligitur oleum oliuarum: sicut nomine panis intel ligitur triticeus, & nomine vini, vitis. Sufficeret auté oleum rosaceum, niss sit multum corruptii.Et in capi.vnico, de sacra vnctione, præ cipitur, quod non mittatur balfamum Idehabetur in concil. Florenti. Hoc autem oleum de necessitate præcepti debet esse benedictum ab episcopo: vi patetin dicto c. Vnico. Ratio quare debet effe benedictum,est, quia materia omnium facramentorum habentium materiam, præter actus recipientis, debet esse consecrata, feu sanctificara:quia est instrumentum ad con ferendam sanctitatem. Materia auté lacramen

torii, quibus Christus v sus est, non indigetalia sanctificatione: quia per contactum sui sacratissimi corporis cam sanctificauir, vt aquá in baptismo, panem in Eucharistia. Materiavero extremæ vnetionis,& materia confirmationis indigent benedictione: quia his facramentis non elt vsus Christus. Posset aut simplex sacer dos ex cómissione l'apæ oleum consecrare, vt tenet Paluda. Scotus, & Caiera.3.p.q.72.ar.3.

Quæritur, an esset verum facramentum fi quis vingeret oleo non cofecrato Palud & Du oleu varand.diciit quod papa non posset vugere oleo Rionis non cofecrato. Caietanus dubitat, an confecra- oporret to olei sit de necessitate sacraméti. Et ideo p. esse conbabiliter credo, quod non est de necessitate sa cramenti,licet sit de necessitate præcepti. Patet quia lacob.5 est expressa materia huius sacramenti, & forma, & minister. & tamen nulla fit mentio de consecratione olei, ergo. Item in cap. Pastoralis, de sacramentis non iterandis. Innocetius termus requisitus, an ille qui erat confirmatus oleo non benedicto, esset iterum. confirmadus? Respondit nihil est iteranduin, sed caute supplédum, quod in caute fuit omisfumiergo no crat repeteda forma, ac proinde fuit verum sacramentum. Et eadem ratio erit de extrema vnetione.

Quæritur,quæ sit forma huius sacramenti! Forma sa

Rei-

#### De Extremaynctione.

eramenti ynctiois

Resp. quod forma est deprecatina, quam nune rener ecclesia. Quia ex lacobo parer sic deberc esse, cum dieat, Orent pro coloratio auté idem ett quod deprecatio. Ratio verò quare forma huius facrametino eleindicatina fed deprecatma,elt,quia iam infirmus elt a se destinitus, &c egetaliorum precatione. Item quia iam traufit ad aliud forum, & commedatur alteriforo per hoc facramentum. Forma ergo qua nue vutur ecclefia, est denecessitate præceptuvt patetin concilio Florentino. Secudo dico, fi atique ecclesiæ ytantur forma indicativa, videtur più, quod susherar. Ethoc etiam ponit Ricardus, & Durand.quia alias ecclesia non permitteret tantum errore. Quauis Capreolus non puter effe probabile, qued alique ecclesiæ vtatur for ma indicativa tantum. L'ertio dico, quod eccle sia posset mutare formam, diimodo esset depre cativa: quia l'acobus non dicit niss orent. Est er go forma.Per illam vnetionem & fuam pijisi mam miscricordiam inculgeat tibi Deus quic quid deliquifti per visum, auditum, &c.

Quæriur, vtrum hoc secramentum sit de Vnstiois necessitate salutis? Resp. secundum oss quod sacrame no, sed solatria, baptismus, encharistia, peniten tu est de ria, quæ ordinantur ad gratiam & remissione necessita peccarorum. Duo alia sunt, quibus nolle vti est te salutis set peccatum mortaie, vt confirmatio & extre

ma vnetio. Alia duo sunt quibus licet nolle vti, vt matrimonium, & ordo. Vnde si quis etiam ex negligentia no reciperet extremam vnetionem non peccaret mortaliter. Si verò ex conte ptu, peccaret mortaliter: vt si quis supposta si dehuius sacramenti, nollet vti illo. Ita tenent omnes, & Caicta.

De ministro verò huius sacramenti, dico, Minister quod est solus sacerdos: vt patet exverbis saco sacramen bi. Nomine aŭt sacerdotis intelligimo sola illu, ti vnetio Qui ab episcopo ordinato est sacerdos, & chara nis est octerem sacerdotale recepit. Et ita iuxta side ca mnis satholica firmiter tenedum est. Sic eni diffinitur cerdos. in concil. Tridét. sessio. 14. de sacraméto extremævnetionis, can. 4. cuius verba sunt Si quis dixerit presbyteros ecclesia, quos B. Iacobus adducendos effe ad infirmum inungédum hor tatur, non else sacerdotes ab episcopo ordinatos, sed ætate seniores in quauis communitate, Obidq; pprium extremæ vnctionis ministru non esse solum sacerdote, anathema sit. Et quia hoc ordinatur ad remissione peccatorii, & ois sacerdos potett peccata remittere, ac proinde Quilibet sacerdos potett hoc sacramétum mini itrare, non ex comissione prælatoru, sed ex ofticio:quiahoc non pertinear ad iurifdictioné. De jure verò & non de necessitate sacramenti requiritur, quod sit proprius sacerdos. Sed pro-

137

#### De Extremaynctione.

proprio sacerdote desiciente, quilibet sacerdos (præter religiosos)in necessitate poteit, & debet communicare infirmum, & vingere.

221 Vnctionisifacradadum.

Quæritur, an sanis debeat hoc sacramétum conterri Respondeo secundum S. Tho & alios quod no. Paterex verbis lacobi. 5. Infirmatur quis in vobis. Item quia hoc facramentum est curatiuum,& exterius debet significare quod interius facit: curatio autem folis infirmis con ucrit ergo soli illi debent inungi. Si aute quado vnguntur moriantur, non procedatur vite rius. Si verò sit dubit, vngat sub dubio dices: si es mortuus, non te vngo: fi verò no es mertu?, peristam vnetionem & suam pijsimam,&c.

222 Infirmi in nortis perifed non onines.

Quaritur, v trum omnes infirmi fint vnge di:Resp.quod comunis sententia est, quod solus infirmus qui eit in periculo mortis prohabi lis,eit capax huis facrameti. Probat S.Th.quia culo sum hoc sacrametum eit vltima medicina, vt etia vngendi; fonat iplum nomen, extrema vnctio : ergo eit adhibenda quando no est aliud remedin, nec spes. Nec tamen infirmi oes qui sunt in tali periculo, lunt ungendi. Nam primo excipiuntur pueriquia in ipla forma dicitur, indulgeat tibi Deus quicquid deliquisti. Et eadem ratione excipiumur perpenio dementes, quia nunqua peccauerunt actualiter. Nec beatifsima virgo effet vngeda, quia carvit omni peccato. Is ant

qui adultus baptizatur, si illico infirmetur ad mortemelt vngendus,vt tenet Palud. & Hoftiens.quia initat ei magna certamina. Excipid tur etià danan ad morte, quia non funtiam ca-Paces salutis corporalis, qui est vnus effectus huius facramenti.Excipiuntur etiam furiofi & amentes, qui habet dilucida interualla, nisi fue rint bonæ vitæ, & formaliter illud petierint. Hoc elt propter defectum venerationis.

Quæritur, in quibus partibus est vngédus infirmus: Videtur, quod in omnibus, quia figni ficat hoe sacramentum persectam animæ cura partibus tionem, ergo debet vngi in toto corpore: quia vngendi.

anima elt in qualibet parte corporis. Respond. quod in medicationibus corporalibus applica tur medicinæ non omnibus partibus quæ dolet, sed vbi elt radix morbi. Et quia tres sunt ra dices morbi spiritualis, videlicet rano diriges, appetitus mouens, & prosequens Principia ra tionis per quæ intelligit, funt fenfus (nihil eni elt in intellectu, quin pris fuerit in sensu) ideò Vnguntur omnes sensus. Principium verò mo ues appetitum,est dilectio:vnde vnguntur re nes, vbi viget dilectio. Fæminæ vero propter honestatem, nec in renibus, nec in ventre sunt vagendæ.Pedes vero vaguntur,quia funt pro secutiun, & executiue se habet. Vnetio quidem in lensibus est de essentia, non aut vnstio in re-

Infirmi 1 in quibo corporis

#### De Extremaynctione

nibus. Quia principium diriges, est principiu omnium aliorum. Etideò in aliquibus partibusnon vnguntur & melius effet, quod non esset in vsu. At mutilati vnguntur in partibus proximis. Et etiam cæci à nativitate sunt in o-culis vngendi. Quia tales possent per aliquas sensationes desiderare videre mulieres. Est au tem in præsentiarum summopere notandum, & firma fide tenend, quod ritus, & v sus quem sancta Romana ecclesia in administratione hu ius sacramenti obseruat, non repugnat senten tiæ apostoli Iacobi,necest contemnendus,nec mutandus. Sic enim diffinitur in cócilio Tridé tino, sessione.14. de sacramento extremæ vnctionis, cano 3. cuius verba sunt. Si quis dixerit .extremæ vnetionis ritum & v sum quem obser uat sancta Romana ecclesia repugnare sententiæ Iacobi Apostoli,ideoque cum mutandum, posseque à Christianis absque peccato conteni anathema sit.

Quaritur, vtrum hoc sacramentum sit iterabile! Respond quod sic in diversis insirmitanis facra- tibus. Quia no habet effectum perpetuum, &c menrum per iterationem non fit iniuria facrameto, qua iterabile: si insufficies sit. In cademinstrinitate potestite rari. Quia habet pro materia infirmiratem periculosam: & sic quoties cunque sit in periculo mortis, puta si convalesceret, & iterum peruc-

#### De Sacrameto Craims.

niret ad periculum mortis, effet vngendus. Et hæc de extremavnetione sufficiant.

# SEQUITUR SACRAmentum Ordinis, de quo Magi. & docto.tractant in 4. dist. 24.&

deinceps.

divina! l'ostqua Magister egit de septem facramentisque spectant adpriug an fint à tum remedium fingulorum fidelium, hie inci-Pit tractare de sacramentis quæ dantur in offi cių, & bonų comune:vt ordo, & matrimonių. Respondagitur primo, quod de sacerdotio, Se diaconatu nemo est qui ambigat, quin siot à Christo instituti, nec hæretici hoc negat. Sed de alijs eit dubium. Et Magister quidem dicit quod Christus reliquitoes illos ordines servan dos in ecclesia. Et Palu. 4. d. 24. q 1. tenet quod oes septé ordines sunt exinstitutione diuma. Ita etia S. Thom. videtur sentire, quia hie dicit, quod omnes septem ordines conferet gratiam exopere operato, quod non posset esse, il ab ecelesia essentinstituti. Respondan primis, quod ilti feptem ordinesnon funt nouum inuetum, vi putant hæretici, sed est antiquissimumin-

225 VAERITVR primo, an omnes institu-

stitutii, quo nullum estantiquius. Q uod probatur teltimonijs sanctorii. Anacletus qui suc cefsit Clementi, in cap .2. lui decreti dicit, Episcopus Deo sacrificas, telles secu habeat, & plures quam alij sacerdotes: in solenioribus diebus habeat.tres aut quing; diaconos, & subdiaconos, atq: reliquos ministros, qui sacris induti, &c. Ecce meminit diaconorum, & fubdiacono rum, & aliorum. Et Ambrofiusctiam super illud Ephe.4.ipse dedit quosdam quide Apostolos, alios Euangelistas, fundar o és ordines in sa era scriptura. Et Euseby lib 6. Ecclesiastica hi storiæ.cap.33.recitat epistolam Cornelijad Fa bianu Antiochenii, in quanumerat omnes ordines ecclesiæ, qui quide precessit nos mille an nis & supra. Et Hieronym9 in arguméto quod præponitur epitto.1. Thessalo.dicit, Hos Thessalonicenses collaudat Apostolus, scribens eis per Titum diaconum, & Onesimum acolytu. În facra verò scriptura no est de omnibus métio. Possumus igitur dicere, quod omnes hi ordines fuerunt instituti à Christo in particulari ipso viuente, vel salté generaliter. Quia Christus dedit potestatem ecclesiæ contlimedi ministros, & consecrandi cos ad sacrificia cucharistiæ. Et ad hije sensum omnes hi ordines sunt instituti a Christo, per hoc quod dedit potesta tem ecclesiæ consecrandi, & ordinandi ministros quotquot viderit expedire.

Quæritur, vtruin ordo sit sacramentum! Resp. & est conclusio catholica, ordo est sacrametuin.Pater, quia in concil.Florenti, numera tur inter septem sacramenta. Item patet ex eis que superius adduximus cum de sacramentis in genere ageremus, quælt.5. et ité quia in con cilio Tridenti.sessio.23.de sacrameto Ordinis, cano.3.sic dicitur. Si quis dixerit ordinem, siuc sacrain ordinationem non esse vere & proprie sacrametum à Christo domino institutum, vel este figmentum quoddam humanum, excogitatum a viris reruin ecclesialticarii imperitis, aut esse tantum ritum quédam cligendi ministros verbi Dei & sacramentorum, anathema fit. Sed est dubium, vtrum omnes ordines sunt sacrameta? Durandus dicit, quod solum sacerdotin, per quod datur poteltas ipiritualis, elt facramétum. Alij autem ordines sunt quædam sacramentalia. Adducit ad hoc multas rationes in.4.d.12.q.2.quas ibi poteris videre. Cotrariu tenet omnes doctores, videlicet, quod omnes ordines sunt verum sacramétum. Hoe asserit S. Tho. Albertus Mag. Bonau Almain. Maior. Palud.&c.Et patet, quia quilibet ordo est sacræ rei signum, & in eo datur aliquid spirituale, quia si alij ordines essent sacrametalia, daretur simul cum sacerdotio. Sed ritus ecclesie est

Ordines
onines,
an fint (2
cramentum.

in

n contrarium, imò multi recipint minores or dines nolètes viterius progredi, ergo nisi esset opinio tantorum do ctorum in contrariu, inal lem tenere cum Durand nescio enim quid cogar ponere quatuor ordines minores elle facra metum. Nam que potestas est illa spiritualis in acoly to, deferre ecreos, & offerre materia subdiacono ltem prima tonsura nec elt sacramen tum,nec proprie ordo: & in ostiario qui habet aperire fores ecclesia, &c. Sed tamen quia om nes oppositum renet no audere hoc tenere. Ca icta. in.q. quam fecit de ritu ordinis, tenet cu Durado, quod folum facerdotium est ordo & sacrametum à Christo institutum, omnia verò alia sunt sacramétalia. Idem videtur dicere, 3. p.q.6.art.q. Primo, dico igitur ad hac quæftionein, quod teneda elt comunis opinio. Secundo dico, quod opinio Durandi, & Catetani est probabilissima, scilicet quod solusacerdotium elt sacrametum, vel saltem, quod quatuor minoresordines no funt sacrametum. Hoc proba tur, quia la cramétum est de inre dinino, sed no oes ordines sunt de jure divino, ergo. l'robatur minor,nam c.à multis,de ætate & qualitate or dinandorum.Innocenus vir doctifsimus allegans Vrbanum papam dicit. Vrbanus ait quod folum presbyteratus & diaconatus funt facri ordines,& quodilli folum legiitur fuisse in pri

mitiua ecclesia. Et illa sentétia Vrbani habetur cap. Nullus, distinctione. 60. & in dicto capit. à multis, dicit Innocentius tertius, subdiaconus hodieinter sacros ordines computatur, ergo non antea. Item.t. Thimoth.3. & ad Titum primo. Paulus describit mores episcoporu & diaconorum: & nihil dicit de subdiaconis, nec de alijs minorībus ordinibus Fittamen mētio de minoribus ordinibus apud Diony sium capi.3. ecclesiastica Hierarchia, vbi etiam meminit deostianjs. Et beatus Ignatius martyr epistola.8.ad Antiochenos cum duceretur ad marty rium. Saluto fanctum presbyterum vestrum, faluto diaconos, subdiaconos, acoly thos, exor cistas,&c.Etest determinatio concilij Laodi, cap.23. & Chalced.c.14. & Carthaginensis tertij cap.16.& Carthaginensis quarti cap.6.& To letani primi,cap 28.in omnibus his approban tur minores ordines Et in epistola secunda bea ti Clementis, decretum Innocétij. & decretum Zozini e 3. Sunt ergo minores ordines ab anti quo in ecclesia. Et sic est probabile quod sunt de jure diuino, & per consequens sacramentum.

Quæritur, an in nouo testamento sit sacerdotium visibile, & externum, sitq:aliqua realis & vera potestas cosecrandi veru corpus & san guine domini nostri Iesu Christi, & peccata re mit-

227

remittédi & retinendi. Respondetur céclusione affirmatiua sirma side tenenda, vt dissinitut in concil. Tridéti. selsio.23. de sacramento Ordinis, can.1 cui vista sunt verba. Si quis dixerit no esse in nouo testamento sacerdotium visibi le & externum, vel no esse potestatem aliquat do consecrandi & offerendi verum corpus & sanguinem diii & peccata remittédi & retinen di, sed officium tantu & nudum ministeriu pre dicadi euangestum, vel eos qui non prædicant prorsus non esse sacerdotes, anathema sit.

Est etiam firma fide tenendum, quod præter sacerdotium iam dictum sunt in ecclesia catho lica alij ordines, & maiores & minores Ita en si dissinitur vbi nunc supra cano. 2. his verois. Si quis dixerit præter sacerdoti i non esse in eccle fia catholica alios ordines & maiores & minores, per quos velut per gradus quos dam in sa-

cerdotium tendatur, anathema fit.

Quæritur, an per sacram ordinationem detur spirit sanctus & imprimatur character in delebilistira vt vt nullo pacto possit sieri laic qui semel prius suit sacerdos. Respo, affirmatiue: & ita ell firma side tenendum. Sic enim disfinitur in concil. Trid. vbi sup. can. 4. vbi sic di citur. Si quis dixerit per sacram ordinationem non dari spiritum sanctum, ac proinde frustra episcopos dicere, Accipe Spiritum sanctu, aut

228

per cam no imprimi characterem vel eum qui sacerdos semel fuit, laicum rurius lieri posse, anathema fit.

· Quæritur, v trum in hoc sacramento requiratur aliqua materia. Respond. quod sic. Quia Omnia facramenta cottant ex rebus & verbis, dinis re-Vt ait August. & Magust. Hac est omnium sen quirique tentia. Hoc patet ex definitis superius in mate ria de sacrametis in genere. Estautem in sacra meto hoc materia illud, per cuius traditionem . cofertur ordo. Sicut presbyteratus traditur p calicis cum vino & patenæ cupane porrectio nem Diaconatus verò per libri Euangeliorum traditionem. Subdiaconatus per traditione ca licis vacui cum patena vacua superposita,&c. Vide cocilium Florenti cuius sunt verba præcedetia. Sed S. Tho ponit differentia inter ma teriam aliorum sacramentorum & materiam huius. Quia in alijs sacramentis tota efficatia ell'abipio Deo &facramento, sed in hoc esfica cia est partimà ministro: episcopus enim dat Potestatem Idcirco in alijs sacramentis matetia cocurrit, vt det persectionem sacramento: quia minister nihil facit: in hoc autem facramento materia se habet solum materialiter. Et licet inhoc conueniat omnes, non est tamé mi hi certum, quod sit necessarium exiure divino, quod tradatur calix presbytero. Quia in scri-

métoor

ptura non habetur, quod siebat nisi per manuu impositionem. Lad Timoth. 4. &. 5. Nec eriam requisitur manuum impositio. vt patet in cappres by ter, de sacramētis no iterandis. Ideo for san solis verbis consecrate piscopus sacerdotes & alios ministros. Nolo tamē aliquod nouum asseree.

In facrameto ordinis an requiratur contactus muterias.

Quæritur, supposito quod requiratur materia,an fit necessarius contactus materiz, puta calicis, vellibris Caieta, quodlib t.q.16. dicit quod fine dubio requiritur realis cotactus:nes hoe debethaberi pro opinione. Quia in omnibus alijs facrametis vbi est materia requiritus contactus realis, vt in baptisino, confirmatione,& extremavnetione, ergo etiahic. Ethocetiam fignificatur in forma, quia dicitur: accipe calice, vellibrum S. Tho. in additionibus, q.34. art.s.3.relinquit hee fub dubio. Et credo quod poffet fultineri, quod no est necessarius ifte co tactus. Nec'ego danarem eum, qui negligentia velalia ex causa no tangeret calicem, & haberem eum pro sacerdote. Quia tépore aposto-·lorum non erarnecessarium nist imponere ma nus.Dealijs minoribus ordinibus non eit dubium nisi quod no requiritur. Verum est, quod si desiceret illud per quod ecclesia intendit tra dere officium, quod non haberet illud: Durandus dicit; quod in suo episcopatu non tradeba

rur

tar liber diaconis. Sed sequeda est communis opinio. Itte autem contactus debet esse simul cum verbis, vt verificetur forma quæ de præ: sentidicit,accipe. Sed saisest, quod sit ibi simultas moralis, sufficit enim quod post verba sine multa mora succedat contactus.

Resp. quod sie, quia character est potestas ad primit aliquid spirituale: & hic datur potestas circa characte facramentum Eucharistia. Etita etiam habe, rem. tur in cocil. Flore Et de sacerdotio non est du bitanda. Dealijs si no sunt sacrameta, non est

opus dicerc, quod imprimant characterem. Quæritur,an sit ordo in his sacrametistian ordo in Possit fieri diaconus qui non est subdiaconus ordinibe Respond quod est præceptum quod seruetur recipien ordo, & qui illum non servarer, peccaret mor- dis. taliter. Secundo dico, quod iste ordo non est denecessitate sacramenti. Patet in cap. Vnico, de elerico ordinato per saltum Et qui sie est ordinatus, debet suscipere ordines quos omisit dătaxat, à quocunque ordine incipiatur. Si autem non sir baptizatus, & susceperit ordine, non eltordinatus.ve paretin capit. Venies, de presbytera jain ordinato & non baptizato. vbi præcipitur, quod baptizenir, & iterum ordinetur. Si aut ordinetur antequá sit confirma tus, ordo tener. Et puto quod qui ex negligeria hoc

hoc præteriret, non peccaret mortaliter licet male facerer. Quia non inuenio præceptumaliquod. 1 100000

Ordines ін ресси li an pec

Quæritur, an qui suscipit ordines in peccato morrali peccet mortaliter! Respodeo quod si suscipiat sacerdotium, peccat mortaliter, & est sacrilego. Idem est de alijs ordinibus si sint sacramenta. Si autem non sint sacrameta videcet mor- tur quod non sit mortale, licet sit graue peccataliter. tum:maxune fi suscipiat diaconatum, quia ordinatur proxime ad Euchariltiam. Sed v trum peccet mortaliter qui exercet officia sua in pes cato mortalii de sacerdotio clarum est.

Dealijs ordinibus si sunt sacramenta, est mortale. Et quia hoc comuniter non tenetur quod tales peccent mortaliter, ided verisimilius est quod hae non sintsacrameta Nihilominus (ci

tra mortale) grauiter peccat talis.

Ordina collator quis lic.

Quæritur, quis sit collator huius sacramen ti.S. Tho.cum alijs dicit quod solus episcopus elt minister ex officio suo. Patet, quia folus epi -scopus poteit cosecrare templa, vasa, & veites clacras: led homo magis dicatut diuino cultui per susceptionem ordinis quam illa, ergo. Ité patet ex cap. quanto, extra, de consuctudine. · Sed v trum conferre ordines possit comitti no episcopo? Respo.de minoribus ordinibus iam in iure elt collata potestas aliquibus non epil-

CO

127

copis. Possunt enim minoree ordines conferto Presbyteri Cardinales, & aliqui abbares sancti Benedicti circa monachos suos, & laicos sibi subditos. Vr haberur. 21.d. c.1. & .2. Et.d. 69. cap. quoniam. Et de ætate & qualitate, cap. Cum co tingat.& cap.abbates,de privilegijs lib.6. & in multis alijs locis iuris. S. Tho.3. p.q.72. ar. 11. & 4.d.7.q.2.ar.1.quæstiñeu 3.ait quod solus episcopus habet ex officio suo coferre ordines, & quod episcopus non potest comittere no Epis copo poteitatein conferedi ordines, etiain ini nores: & si committeret, nihil esset facti. Papa verò potest committere sacerdoti collationé minorum ordinum:& re vera iam commisir. Quarto dicit S. Tho. quod collatio ordinum etiam minorum non potest committi no sacer doti,nec collatio maiorum ordinum potest co mitti nisi episcopo duntaxat. Idem tenet Palu da.4.d.7.q.4.conclu.2.Nam episcopus & Papa non habent maiorem porestarem circa corpus Christi verum quam sacerdos. licet circa corpus Christi mysticum, quod est ecclesia, Papa habeat plenissimain potestatem: ac proindeil la quæ spectant ad corpus Christi mysticum, subsunt potestati papa. Et quia potestas conferendi ordines est solum potestas circa corpo Christi mysticum, ideo papa potest committe re alteritalem potestaté. Quia verò potestas *fu* 

fupra corpus Christi inysticum, præsupponis potestatem supra corpus Christi verum, ideo papa no potest committere potestatem conferendi ordines, miss facerduti, qui solus habet potestatem supra corpus Christi verum.

Queritur, vtrum papa possit committere Papa an positi co potestatem coferedi maiores ordines sacerdo tinon episcopo?S.Tho.& Palud. & ocs dicut sacerdo- quod no nihiluminus (vt fertur) papa de facto ti pore comisit quibusdaabbatibus S. Benedicti. Salte flate con de subdiaconatu vidi ego bullam pape quibul dain abbatibus ordinis Ciftercienfium conce detis quod possent conferre subdiaconatum. ordines. · Etalijdiciit quod diaconatum etia. Si hoc ita 'est, ego dico; quod factum tener, excepto sacer dotio : alias effet intolerabilis error. Quanuis de hoe dubitet Maior, dicens, quod l'apa extendit potestatem suam, & quod securius esset abalio iumere. Sed puto illud fecurum & fine

> Sed quæritur, vtrū episcopi hæretici, schifmatici, aut excommunicati possint ordines co ferre: Respondeo, quod peccant tā recipietes, quam ipsi conferetes: mhilominus tame veros ordines, se verum sacramentum confersit: non

eit dubium.

236

scrupulo.

Formina Quæritur, de impedimentis ordinandoordinari ru, vtrū fœmina possit ordinari Resp. secundu non pot, "... oes oes quod no Probat S.Th. quia ordinati in coclesiapræsicintur alijs, sæminæ verò officium est subesse. Et prohibitum est eis in ecclesia loqui,quod est officium facerdorum. Item feciidum Paulum.1. Corin.11. Mulieres non debent

tonderi, sed initium ordinis est tonsura.

De pueris verò non habentibus vsum ratio nis dicit S. Tho quod effet contra præceptuin cos ordinare faltem majoribus ordinibus, quia minoribus permittitur in septénio. Scendo di cit, quod si puer in cunis ordinaretur in sacer. doté, effet vere ordinatus. Quia hoc sacramen tumnon requirit actum ex parte suscipientis -sicuti & baptismus & confirmatio.

Quæritur, de ordinandis quæ æras & quali Lates & merita requiratur vt licet atq: legitiincordinetur.Resp.quia hac dere ad longum abunde atq: apertissimo sermone disserut atq: diffiniuit concil. Tridenti. sessio.23. de sacramé to ordinis: agés dereformatione à cap.4. dein ceps per quam plura alia, vide & confule locii

præallegatum. Homici-Homicida ante baptismum non potest or- da & mu dinari ex traditione ecclesiæ. Si autem de sa-tilator cto ordinetur, tenebit. Per homicidam vero in non por telligitur in proposito, omnis voluntarie occi ordinari dens, aut mutilas aliu, vel seipsum pott bapris dar in sui

mum: fine id fiat licite, sine illicite: omnis ta- desensio

lis nem.

238

lis est irregularis, vtiudex, lictor, & etiam madas, præcipiens, confulens v't aduocatus, Etextenditur hae irregularitas ad cos qui comitan tur malefactore servantes, ne rapiantur illi qui sunt morte plectendi, quia quodammodo coo perantur homicidio. Nescio tamen an hoc sit expressum in iure: si non est, nollem eos conde nare:nisi propterea quod qui comitantur, sic · funt caufa mortis, quod non sequeretur mors, fipfinon cultodirent reum. Qui autem pug no extrahit dente, no dicitur inutilator, ac pin deneceltirregularis: quia pœnæ iuris lunt reftringendæ,non ampliandæ. De illis qui funt caufa, quod alij citius moriantur, vt assisteres infirmis, & vertentes illos: dico quod sihoe far ciant hoc prætextu vt citius moriantur, forte manent irregulares. Si verò bona fide id faciat non puto eos incurrere irregularitatem, que cst grauissima ecclesie pona. Si autem quispiá se desendendo alium occidat, antiquitus & tepore S.Th.erat irregularis, vtiple ait.3.p. 939: ar.4. Sedhoc reuocatum est per nouá Clemén nam, si se desendat cum moderamine inculpatæ tutelæ.Et talis non erit irregularis, sed pote rit illotis manibus celebrare. Ecclesiastici quo que ponentes iudices, & exhortantes vt seruet iustitiam, non funt irregulares. Non delendes autem alium qui occiditur, si ex officio teneba TUE

tur defendere, est irregularis. Si verò non tene-

batur ex officio, non erit irregularis.

Quæritur, deannexis ordini. Primo de to Clericis sura, ansit conemes quod ecclesiastici tonde a tonsura tur'S Tho.& omnes dicateffe conveniens.Pri convent mo ratione figuræ, na fignificatur ecclesialti- enter da coseffe reges: uxta illud Petri, vos auté genus electum, regale facerdorin. Et figura circularis elt perrecta, fignificat perfectione quam habe re debetsupra omnes alios, qui debet regere in spiritualibus. Tondentur auté in superiori par te ne mens corum temporalibus impediatur à divinis contemplandis.vel vtatt Beda,& Rabanus, geitainus coronam no quia Apostolus Petrus sicattonsus est, sed propter passionem Christiin quaipse coronam spincam portauir. In concil. Tolerano. 4. sub Isidoro. c. 41 reprehenduntur omnes clerici qui in fummitate ca-Pitis modicum circulum tondebat, & dicitur quodifte est modus hæreticorum, & mandatur quod detonso superius toto capite, inferius soluin circulu coronæ relinquant. Hæc in His pania seruabantur, iam omnia lapsa sunt in de terius. Tonsura autem istano est ordo secundum S. Tho. Nam ordines non datur sine celebratione mitlæ, tonfura autem datur extra cele brationem. Item quia per tonsuram nulla potellas particularis spiritualis datur, nec tonsu-

ra ordinatur ad eucharistiá, ad quam oés ordines diriguntur. & sic proprie loquendo no est ordo, quanuis in cap. Cum cotingat, de ætate & qualitate ordinandors, clericatus voccturifed capitur ibi ordo large. Est autem Hispaniæ inagnus abusus, quod tonsuratur sine quacusinuêtione veniendi ad chornm. Et ego no dubi to quin peccét plusqua venialiter episcopi qui hoc sciunt, & tamé de hoc non pænitet. De dignitate episcoporum, cardinalium, qua antiqua sit, & verum dignitas episcoporum sit iure divi no maior quam cæterorum sacerdotum, sicet raro hac scietia sideles indigent, nonihil tamé in presentiarum ponendum indicaui.

În primis firma fide tenedum est în ecclesia catholica este hierarchiam diuina ordinatione intitută, quæ costat ex episcopis, presbyteris, & minitris, ita enim diffinitum est în concilio Tr.d ant sels 21 cano. 6 his verbis, Si quis dixerit în eccle a catholica no esse hierarchiam di uina ordinatione institutam, quæ constat exepiscopis presbyteris & minitris, anathema sit. Deinde ctiam sirmiter tanquă de side est tenedum, episcopos presbyteris esse superiores, habere que potestate confirmădi & ordinadi, nechulumo di potesta seit episcopis cum presbyteris comunis. Tandem sirma est side tenendu ordines abipsis episcopis collatos, esse validos

& firmos, veros & reales, fine vllo populi vel poreitatis secularis cosensu aut vocatione. Po thremo fide item firma est tenendum no esse legitimos verbi & sacramentorii ministros, qui nec ab ceclesiattica & canonica potettate sunt nte or Jinati, nec missi. Ista enun omnia diffini ta sunt in concilio Tridenti.vbi nunc supra cano.7. cuius verba funt. Si quis dixerit epilco pos no esse presbyteris superiores, vel non habere potettate confirmandi & ordinadi, vel ca quam habent illis esse cum presbyteris comunem, velordines ab episcopis collatos sine populi vel potestatis secularis cosensu aut vocatione, irritos esse. Aut eos qui nec ab ecclesialti ca & canonica potestate rite ordinati nec mis si funt, sed aliunde veniunt, legitimos esse verbi & facramentorum ministros, anathema fit.

Ex quibus costat hæresim este si dicas non es feleguimos ac vere epifeopos qui authoritate Romani Pontificis sunt assumpti. Hoc corolla rium etiam paret, vhi nune supra cano 8. Simi liter hærefisett fi dixeris facram vuctione, qua ecclesia in sancta ordinatione vtitur, aliasque sacramenti ordinis caremonias non esse requi sitas, sed cotemnendas & perniciosas, vt diffini tum est ibidem, cano 5. & hac de ordine dicta fufficiant,

#### De Matrimonio.

### SEQVITVR DE SAcramento Matrimonij.

E sacramento Matrimonij tractat Ma gift.4.d.26.& reijcitillud in vlumum locum, quia miny ipiritualitatis habet. Vel quia prius tractandum erat de sacrametis quæ ordinantur ad propagationem spiritua. lem,& postremo de matrimonio quod quide ordinaturad propagationem corporalem seu

temporalem.

O V AE RITVR in primis, v trum ma-241 Matrimo trimonium sit sacramentum! Respodeo, quod nium elt fic, & non elt dubium. Nam ad Ephefios. 5. dici facramen tum.

tur, sacramentum hoc magnum est, ego autem dico in Christo & ecclesia. Et ita etiam determinatur in concilio Floretino sub Eugenio.4. Idem paret ex his quæ superius habes de sacra mentis in genere.quæst 5. Item in codé cocil. Tridenti selsio.24. de sacrameto matrimonij eadem sentétia diffinitur in cano. 1. cuius verba sunt. Si quis dixerit matrimonium no esse vere & proprie vnum exteptem legis Euange lica facrametis à Chrito domino infitutum, fed ab hominibus in ecclesia muectum, anathe ma sit. V trum autem conferat gratiam? Respo deoguod exco quod elt facramentum, cofert

gra

gratiam non ponentibus obicem, & rite suscipientibus, vr determinatur in concil. Tridenti, selsio.7.c.6.7.&. S. Instituit auré Christus hoe facramentum Matth.19. quando illud commé dauit, & præcepit inseparabilitatem dicens, Quod Deus coniungit, &c. ex quo, & ex traditione Apostolorum, & magis ex traditione ecclesse, habemus quod matrimonium sit sacramentum.

habere vxores. Respodetur negatiue, & ita de side tenêdum est Vr dissinitur in concil. Tride. vbi supra, cano. 2. cuius ista sunt verba. Si quis dixerit licere Christianis plures simul habere vxores, & hoc nulla lege dinina esse prohibitu, anatheme. St

Quæritur, vtrum status coniugalis sit ante Ponedus statui virginitatis vel colibatus. Res Pondetur negatiue, quod nec præseredus, nec æquandus est illis. Et ita sirma side tenendum est. Sic enim dissinitur vbi supra, can. 10. cuius verba sunt. Si quis dixerit statum coniugalem anteponendum esse statui virginitatis, vel cœ libatus, & non esse melius ac beatius manere in virginitate aut cœlibatu quam i ugi matrimonio, anathema st

Quæritur, vtrum matrimonium contractú Martimo per procuratores sit sacramentum Respondet nium per

242

243 -

#### De Matrimonio.

procura- Caietanus, quod non. Quia nullum sacramentores con tum poteit cofici per procuratores. Item, quia no el fa- receptio gratiæ eltactus personalis,& non po cramen - telt dari vno pro altero, fed in quolibet facraméto nouæ legis cofertur gratia, ergo. Dicim9 tuni. tamen quod licertalis contractus no sit sacrametum,est tamen verum matrimonium.Et ita factif feit Gen 24. per Eliezer seruum Abraha & patrem Rebecæ. Dicit Caiet, quod facilius polict papa dispesarein hoc matrimonio qua · in en quod est secrametum cotractum, scilicet inter præsentes, & per verba de præsenti.

245 Macrimo ria &for ma.

Sed cum in oluni lacrameto inuenjatur ma teria & forma, queritur que fit materia, & quæ nij mate-forma huius facramenti, Paluda.4. dift.20. ait quod coninges le habent vt materia, & verba vt forma. Capreo.di.26. dicit hoc este probabile Meliustamen dicitur cum S. Th. quod verba vnius coiugis sunt materia, & verba alteri? funtforma:puta, verba quæ primo proferuntur funt materia, & que proferuntur vlumo sunt forma, quia perficint facrametum. Ita ait S.Tho.4.d.26.9.2.21.1.2.&.4.d.1 9.1.211.1. quæthuncula.5.2. Et ita tenendum est sine dubio.

246 Matrimo Quæritur, cumin matrimonio inucniātur obligatio quatuor, schicer con ensus, contractus, murua murua in obligatio seu vinculu, se copula carnalis, quod ho-

ter vitů & yxorê

horum sit inatrimonium! Respondeo primo quod non est copula carnalis: nam inter Mariam & Ioseph tust verum matrimonium fine tali copula. Secundo dico, quod neccofensus elt matrimonia. Patet, quia matrimonia semp durat, colensus verò no semper durat. Et si di casquod durat virtualiter, dico quod hoc nihil elt,quia aliquando pomitentambo, & dolet de matrimonio. Tertio dico, quod nec ipse cotractusest matrimonium. Quia contractus no elt nisi expressio consensus, sed consensus non elt matrimonium, ergo nec expresso illius. Itemquia matrimonium semper durat, es que inseparabile, contractus verò finitur. Refiat igitur, quod matrimonium ett vinculum & abli Batio illa mutua inter virum & fominam. Pa tet,quia matrunonium nihil aliud fonat quam organum quoddam & instrumentum ordinatum ad pocreandos liberos, sed vinculumis tud quod ponimus ad copulam carnalem inter viru:n & vxorem, requiritur & elt necesfarium, & sufficiens ad procreationem libe-Torum ac corundem instructionemergo illud est matrimonium. Istam mutuam obligationem ponit Paulus, 1. Corinthio. 7. Mulier pote state sui corporis no habet, sed vit familier & vir potestaté sui corporis no habet, sed mulier.

#### De Marrimonio.

247 Quæritur, de causa huius vinculi, vtrum ad Confenhoc vinculum causandum requiratur & suffifus in ma ciat consensus? Resp.quod cosensus requiritus trimonio necessis-& est oinnino necessarius & luflicies causa ina rius. trimonij: & inhoc ocs doctores coucnint. Sed dices,nemo erit certus de matrimonio, quia ne

mo poteit effe certus de confensu alterius con iugis. Relp.quod non requiritur quod habeamuscertitudinein cuidentiæ, aut fidei de consensu alterius, sed sufficit certitudo moralis ad

securitatem conscientjarum.

Dubiras de cosen

- Sed quid si vaus coniugum habeat certas coniccturas quod alter coniux non consensit, vt quando quis contraxit cum puella que on fu coniu nino respuebat tale consugium, tñ victa fuit à gis quid parentibus, an talis possit exigere & reddere debitum Scotus 3.d.4. & alij doctores dicunt, quod quando non constat quod fuit timor cades in virum constantem, & quod ex tali metu consensit, silla dixit quad accipichat eum in virum, deponenda est conscientia, & licitii est reddere & exigere debitum: & no cit dubin de hoe. Si autem non possit conscientiam deponere,quia vidit maximam resistétiain puella, - & modo dicit se non ci sensiste, dico quod has conscientia durante,nec potest petere, nec red · dere. Imo dico, quod in tali casu esto illa perat non potett vir reddere debitum, nec peccat p hoc,

hoe, sed deber illi dicere quod conseniar modo. Et siconsentit, bene quidem. Si auté dicat, Quod nec tune vult consentire, non potest exigere,nee reddere:non est dubium. Siautem fit dubium pro viraque parte, deponateonscien tiam, & petat & reddat. Quod fi non potuerit conscientiam deponere,no poterit petere,nec reddere debitii. Si vero habuerit forundinem quod illa non cosensit, dico quod sufficiet pro babilitas pro altera parte, & agat contra illain formidinem. Et siin tali casu dicat, quod non consensit, non credat ei : nam si crediderit, non Poteritad cam accedere. Et fiilla petierit debi tum, faciat cam prius consentire, & postea red dat.

Quæritur, quid faciendum quando aliquis Coningu cotraxerit cum aliqua secrete, & postea ille negat matrimonium & contrahit publice cii alia, an illa prius relicta possit cotrahere cum alio. Respodeo, quod fi illa habeat apparétias quod ille no conlenfit fecum in matrimenio:vt puta quia cratinagna inæqualitas îter illos, quia ille erat nobilis, & ipfa filia agricolæ, & ipfe iu rat se non consensisse cuin ea, tunc apparentia sufficiensell, quod no consensit & sic illa pote rit trausire ad matrimonium aliud. Si tamen il la no potest omnino credere nisi quod consen sit, dico quod cum illa conscientia non potest

249 altero di cente fe alter liber ma neat.

#### De Matrimonio.

accedere ad aliud matrimonium.

250 Quaritur, an requiratur quod cosensus in: Colenfus terior exprimatur exterio ad hoc ve fiat matri matrime monium. Respodeo secudum omnes quod sienij debe, Patet apud S Tho. 4. d 27. q. 2. Et Paluda ibi 9 exterius 2.art.2. & Durad ibi.q 1. & Scotus,q. vnica. Et exprimi glossa cap tum fraternitatis, extra de sponsalibus. Matrimonium enim est sacramentum: as in sacramento oportet quod interueniat aliquod signum len Chile. Et in capit. cum apud despontalibus, dicitur, quod requiritur expres fio exterior no folumad hoc qued cognofca tur, led etiam ad hoe wt fit matrimonium. Ite probatur, quia nuquam homines se contraxis se putat donec proferantur verbasquantüeun. que cognoscantinuicem cosensus interiores. Sufficient autein figna exprimeria hunc consensum: leilla vocantur in propesito verba-Et etiain si pater loc) puella dicat quod sie illa præverecundia tacéte: hoc fufficit, non est dubium. Si verò alius à parte exprimeret cosensum puellæ, ipsa tacete & cosentiente,

contétiolo damnaretur & no admitteretur. Sed vtrum ad matrimonium sufficiat con-Consen- sensus & verba de suturo? Respod quod non ba de fui fed requiritur quod colensus & verba sint de turo no præfenti . Vt expresse habetur in cap. tum fra-

sufficiet in foro coscientiæ-Sed forte in foro

ternitati.de spessalibus Accipio te in meam in admarri crallinum & deinceps, no elt matrimonium. moniu. Si autem dixerit aliqua verba ambigua, quæ possunt habere duplicem sensum, städem est in soro coscientie intetioni cum qua illa protulit: an scilicer dixerit ca animo cotrahendi, anno. Inforo autem exteriori stadum est coiccturis.

Quæritur, deillo qui cotraxit cum aliqua Proferes exterius verba & interius non habes consensum, an fit matrimonium ! Respondeo quod non. Quia deficit consensus interior. Ideo caueant fibifatuæ puellæ Sed vtrum faltem talisteneatuream duccre in v xorem. Sco tus. 4. dift. 30 q.1. dicit omnino quod sic: quia fecitilli iniuriam in illo cotractu exteriori no consertiendo Idem dicit Adrianus, & Paluda. Ideo ne putent ist nequam homines impune fe have feelera patrare. S. Tho. dult. 24.9.1. atti. 2. quættiuncula.4. dicit, quod in foro confesetiæ non impune agit qui sic deludit puellanmon tame dient quod tenetur eam ducere. Nec qui dicut, quod tenerur cain ducere, sufficiéter pro bant. Timeo tamé quod est sicutilli dicut, & est verisimile, & vellem esse verum.

Quæritur, vtrum qui contraxit matrimoniñ, possit ad religione transre Respod, quod trahes de postquam matrimonium est consummati, no grasen-

252 Verba pfenfus, fi ne cofen (u inteijori, ve re contra hit.

> 253 nium co

#### De Marrimonio

gi,ate co pula no telt religioné in gredi.

potest. Et ita tenent oés doctores. Et ell deter minatio ecclesiæ. Probat S. Thoquia nullus po telt darc alienum, sed consummato matrimo; nio, neuter coniugum est sui iuris, tuxta illud Pauli, vir sui corporis potestaté non haber sed

Post maconfirm macii qs possit re ingredi.

vxor,ergo. Et de hoc sunt multa sura in titulo deconuersione coingatorum Sedab hacregu la generali sunt exceptiones. Prima quando V' nus coiugum comifit adulterium, alter potelt trantire adreligione libere: vthabetur expres igionem secap. Agathofx.27.q.2. Secunda exceptio elt, sivterque coingum volucrit profiteri religio nem, tune licebit ambobus ingredi cam. Ett 18 men notandum quod de licentia vnius coniu. gis alter poteit transire ad religionem: diimodo ille qui dat licentiam ingrediatur etiam reli gionem, vel fit in atate ientli in qua non fit el periculum continétiæ. Nam si tale periculum er immineret, illa licentia nihil valeret, & pro' fessio alterius nulla esset, Si autem fit in ærate tam senili, quod iudicio prælatorum non fit el periculum de caltitate, tue potest dare licentia, ctiam fialter conjux maneat in seculo. De istis sunt uulta loca in iure, videatis vosilla. Dicit etiam l'aluda 4. distin. 27. 9.3. quod quotiesch? quelicer viro transire ad religionem, licer cua ei transire ad sacros ordines in seculo, li nullo doctorchocinueni, & credo, quod dicit weris, quia

quia tuc nullum est impedimentum. Vnde si vxor commissit adulterium, maritus potett pmoueri ad sacrus ordines, etias non intret in religionem. Et idem dicedum elt fi vxor fit ex tra periculum incontinetiæ, & dederit viro licentiam.

Quæritur, v trum post matrimonium ratii 254 non cosummatum liceat intrare religionem? trimoniu Respond ex sentetia omniu, & ex consuetudi-ratum & ne & determinatione ecclesiæ, quod sic : etiam non con altero coniuge reclamate. Hoc habetur in cap, summa-Verum, &in cap. ex publico, de couersione con tum alte iugatoru. Etfacta professione alter coniux qui coreligiremanet in seculo potest transire ad secundas one pronuprias Hierony. dicit (& habetur in cap. feri- ter poted bi.27. q.2) de Macario, quod post apparatuin trassread nuptiarum transijt ad eremum. Et in prologo secundas euangelij loannis, dicit quod Christus assump nuprias. sit Loanné a nuprijs. Idem-dicitur de beato Ale X10 filio Euphemiani.

Quaritur, si sposso vi consummauit ma- sposo vi trimonium, an poisitilla transire ad religione mattime co inuito. Videtur, quod no, quia ia matrimo- nium co nium est consummatum. In contrarisi est quia illefecitiniuriam, ergo videtur, quod talis in fa possit iuria debeat repararise cum ipfa ante iniuria ingredi possit ingredi,poterit etiam polt acceptameo ieligiotumeliam. De hoc nihil uidi in iure determina nem.

tum.

255

### De Matrimonio.

tum: Ideò probabilis elt vtraq: pars. Et ita putat Durádicet ei magis phabile videatur qued no potest ingredi religione, quia iam est ibi vi culuin carnale, & no tatum spirituale. Et licet vir male secerit, non tamé debet hac poena puniri. Caueret ipsa sibi, vel intraret antea religio nem. Palud. reputat magis probabile, quod pos sittrásire. Vtraq: opinio videtur inihi probabilis. Tamé hoc est vnum certum, quod licet illa intretreligionem, matrimonium non dirimetur, nec ille poterit trásire ad secundas nuptias ipsa viuéte: qui equi dicat Durandus.

Ante con fummerione matrimoni; licerin-trare religione in qua sit votum folemne.

Quod diximus supra, seilicet, quod ante co summationem matrimonij licet ingredi religionem, intelligedum est de religione in qua int votum solene. Vnde a las beatas, quæ vocatur terceras quas puto sole facere votum simplex: non poterit trassre. Quia ob tale votum non posset dirimi matrimonium, ac proinde, ni casar se el que quedaua enel siglo. Imo sille beatæ nuberet, licet peccaret, teneret matrimonium.

#### DESPONSALIBUS.

sposalia quæ dicatur. PONSALIA sunt promissio suturarum nuptiarum quæ iam in Hispania sere non siunt, sino desposorios de præsen-

ti-

De Sponfalibus. 136

ti. Sunt igitur sponsalia, mutua promissio suturarum nuptiaru Nec sussiceret dicere, ego pro pono te habere in vxorem, nolo tamen me obli gare. Talia non sunt sponsalia: vr male putat Paluda. 4. distinct. 27. sed requiritur shipulatio & obligatio. Fiunt autem dupliciter, vr ait S. Thomas. 4. distinct. 27. questio. 2 articul, 1. Vno modo sine conditione, quacunque, & talia statim sunt sponsalia. Alio modo nunt cum conditione, vr si dicam, ducam te si dederis mihi nulle aureos, vel si pater tuus consenserit. Nos simul tractabimus de conditionibus appositis sponsalibus, & de appositis matrimonio.

Quæritur, vtrum sisponsalia contrabantur spösilia inter personas illegitimas, animo contrabende matridi sub hac conditione, si papa dispesauerit an monium adueniente conditione sint vera sponsalia? & cum conditione adueniente se præsenti, an sit matrimo mium conditione adueniente. Et augeatur duniente co bium, ponamus quod isti postquavent dispesidicione satio, habeant eam ratam. In Flandria suit mi mon siut, hi magna controuersia chi aliquibus iuristis su per sico per sito casu. Sed respondeo, quod non est matrimo lis. Ratio est quia ante dispensatione hæe non nium. erat vxoristius, igitur nec post. Quia papano potest dare vxore, sed soludat facultatem du-

cen

### De Sponsalibus.

cendi illam Et si talis transiret ad secundas nu. ptias,no compelleretur sumere primam cosan guinea. Allegabat mihi multa capita iuris, sed nilul omnino faciebant. Sectido dico, quod talis contractus no folum non est marrimonis, sed nec elt spensalia v llo modo, etiam aduenié re dispélatione: sed quicquid tactum est totum eft irritum, & contractus eit nullus. Eit lex inter stipulantem.ff.de verb.obli. §. sacram rem, vbi est casus, quod si siat stipulatio de sacra re, vel de re de qua non commercium, de qua non poterat sieri sine colensu principis, thipulatio elt nulla, & non redit obligatio adueniente co sensu principis Adeò est reprobatus ille cotra Etus, vt fit super co excomunicatio. Sic igitur dico in proposito, quod prædictus contractus ett nullus, etiam si iurarem: & peccarem iuran do,quia est contra bonos mores. Sed quid si psonæ legitumæ contrahat sub conditione hone sta,vt si pater tuus cosenserit, v trum aduenie te conditione sit matrimonium? Panormita. & Canonistæ dient quod fic, & Palu. videtur cos sequi. Sed Adrianus, & communis sentétia do-Aorum dicunt quod non, sed solum sunt spon salia. S.Th.q. d.27. dicit quod si conditio sit de futuro, etiam si verba sint de præsent, idem elt iudicium sicut de côsensu de futuro, qui expri mitur per verba de futuro, ac proinde aduenié

De Sponsalibus.

137

teconditione manét sponsalia. Et dato quod errore putans talem contractum esse matrimo nium, consummet illud, nó est adhuc matrimo nium, quia exerrore processit. It aque egula ge neralis est, si in isto instati nó est matrimonia, quiequid posteà superueniat, nó est matrimo nium: niss de nouo & de præsenti itera siat.

Quæritur, an si quis apponat céditioné im Possibilem, scilicet cotraho tecii si digito teti- coditio geris colum, aut si dederis mihi regnum, an sit i mpossi matrimonium! Respondeo, quodest determi- bilis vel natio in cap. finali, de conditionibus appositis, turpis in vbi papa in fauorem matrimonij dicit, quod si nio habe apponatur in eo conditio turpis vel impossibi tur p no lis, habeatur pro non adiecta. Et fiabsq: illa co- adiecta. ditione erat matrimonium, etiá erit matrimonium ea apposita. Adrianus dicit, quod vel illa conditio apponitur serio vel ioco. Si primum, dicit quod ibi est verus consensus, ac proinde matrimonium. Si secundum, dicit quod no est matrimonium quia non habuit consensum. Si denique non habuit cosensum interiore, quicquid apponatur non crit matrimonium. Si ve ro habuit consensum, erit matrimonium, esto apponat conditionem impossibile. De hac coditione impossibili S. Tho nihil dicit.

De alijs conditionib dicit S. Tho. quod vel Conditiconditio est de præsenti, vel de suturo. Si pri- ones in

mum,

De Sponsalibus.

nio appo fite yaris

matrimo mum, vel est corraria bonis matrimonij, vt co traho tecum si fueris sterilis, & tunc non tenes matrimonium, fiue fit turpis conditio, fiue no: Vel non est contraria bonis matrimonij, & sic fine sithonelta, sine non, tenet matrimonium state conditione. Videtur loqui S. Tho. contra illud cap. sed loquimur in foro coscientiæ. Vel conditio est de futuro, & tunc si sit necessaria, vtcontraho tecum si sol oriatur cras, est matri monium. Quia iam habetur talis conditio pro apposita saltem in suis causis, & sic presumitur de præsenti. Sed hoc non obitante, si intétio co trahendi elt pro crastina die, solum sunt spon falia de futuro. In foro tamen contetio lo piresumitur de præsenti Si autem sit conditio con tingens, secunduin S. Thomain posita coditio ne est matrimonium, & non apposita non erit matrimonium: & hoc five conditio fit honeita fige non. At secundum jura, si sit coditio turpis, habetur pro non adiccta : vt fidicat, cotraho tecum si occideris inimicum meum, & est matrimonium verum. Et hæc de his.

#### DE BIGAMIS.

Igamus dicitur qui bis duxit v xorem, de Bigamus quo quæritur an littirregularis ad facros quis dica ordines suscipiendos: stespond. quod du cui, & oplex est bigamia. Quædam proprie dieta mis bide eo qui bis duxity xorem, & de hac loquitur gamp elt

Paulus, Titum.1. Oportet episcopu sine crimiriregula-ne esse, vnius vxoris virum. Alia est bigamia in terpretatiua & impropria, quæ habet idem im pedimetum ac prima.vt fi quis duxit viduam. Nam vnaratio quare bigamus expellitur ab or dinibus, eit propter significationem, quia tale matrimonium nó fignificat coninctione Lhri fti & ecclesiæ. Quia Christus non habuit nis Vnicam vxorem, vnicam ecclesiam, camq: vir ginem & incontaminatam. Alia est etjam biga inia similitudinaria, quando quis habés v main Vxore viuam cotrabit cum alia. Item ett bigamus qui post votum simplex cassitatis, duxit · vxorein Et qui polt susceptos ordines contraxit.Oés itti sunt irregulares, & repelluntur ab ordinibus suscipiendis. Omnes tamé iltæ irre gularitates sunt de jure positiuo.

QVAERITVR, virum irregularitas bi- trregulagamie tollatur per baptilinum! Fuit quæltio riras biinter Hieronymii & Augustinum, Hieronymo dicete quod tollebatur, quia manet noua creatura. Augustino vero dicente quod no, quia ba tur p bap ptismus solu tollit peccata, nó alia vícula: sicut

252

### De Bigamis.

nec tollit matrimonium. Hæc autem opinio Augustini allegatur à Grariano, capit. Acutius. 26,d. & omnes canonilatenet chi eo, & S. Th. Majo.vero tenet cum Hierony. Sed tenedum eit cum Augultino. Quia fignii cit quod pottquam quisbis cotraxit, quod cotinebit. Et etia quia effet in ilio matrimonio imperfecta figui ficatio coniunctionis Christi & ecclefia. At vtrum possit ecclesia dispensate cum bigamos Dico quod sie, sed no sine magna causa, propter verba Apostoli.

263 Quæritur, v trum copula carnalis superue-Copula niens iponsalibus de futuro efficiat mairimo-'nium S. Tho. dillinguit in foro cor frientiæ fi Supernenon est consensus, non est matrimenium. In fo nies (po ro autem contentiofo, quia non est aliquod fig salibusa: num quod magis exprimat confensum quam efficiat matrimo copula, iudicab.tur matrimonium: vt habetur nium. 'in'cap. Is qui Et in cap. vlti. de sponsalibus Sed quid si per ignoratiam credebat quod per spofalia erat jam vxor lua, & isto anuno accessit ad illam & consummanit matrimonium, aliàs non columnaturus, an sit matrimonium ! Dico quod non. Et est expressa sententia S Thonihil enim consensus tam contrarium ac error. Itemante hoc non erat matrimonium, & non

sunt apposita requisita ad matrimuniu, ergo. Quæritur, fitte talis accefferitad Iponiam post

Post sponsalia de futuro, non consummádi ma cessum !! trimonij gratia, sed animo libidinoso, si postea bidinosu contrabateum alis, an hoc secundum sit veri ad sposa mattimonium, Respondeo, quod sic. Quia pri ro, cum a . mum non fuit matrimonium, quauis papa illelia cotra gitimauerit secudum in cap. Is qui, de sponsa. sed hoc fecit papa quia præsumpsit quod pri- præsent mumfuit verum matrimonium. Sed quid ille faciet, quia compelletur ab ecclesia manere cu primatEt generaliter dubitatur quid facietille qui cotraxit primo cum aliqua secrete, & consummauit matrimonium nemine sciete, & posteà secundo contrahit cum alia publice, si co-Pellatur ab ecclesia excommunicationibus ad manedum cum secuda, quid faciericum illa no sit vere vxor: Respond.quod si ille potest con trahere matrimonium cum illa cum qua cogitur manere, debet cotrahere, Si vero no potest, vt in casu præsenti, malum remedium habet. Non enun habet aliud remedium nisi quod serat patieter, nec apud Deum erit excommunicatus. Debet tamen vitare scandali, & abire in aliam regionem, v bi poterit audire missam, & communicare manendo cum prima vxore.

Sed mouet S. Tho.dubium in.4 d.18. ar.24. fulia d fu de eo qui post sponsalia de suturo accessit ad turo libi virginem animo libidinoso, an talis teneatur dinose cam ducere quia stuprauit virginem (Et do-corrum-

*<u>Etőr</u>* 

#### De Marrimonio clad.

pens [po-Virgine vitronea pens non eam dogare.

Etor sanctus concedit, quod tenetur eam duce re postquam promisit, & si non potest cam ducere; debet eam dorare Et addit, quod hoc est verum quando decipit cam, quod quidem est maxime notandum. Nam qui vitroneam virgi nem corrumpit, non tenetur eain dotare: quan uis enim promiserit ei se ducturum cam in vxoréaliquado, ipsa tamé bene intellexit, quod non debebat facere, quia crat magna inæquali tas inter cos.&c.

# SEQVITVR DEMA-

trimonio clandestino.

VAERITVR, an matrimonium clandestinii sit verum matrimoniii. Respondetur, quod talia matrimonià rata crant & vera quandiu eccle

Isa ca irrita non secerat. Verum cum sancia Synodus Tridentina animaduertit prohibitiones de non sie contrahendo (propter omnium inobedientiam)iam no prodesse, & grauia pec cara perpenderer quæ ex eifdem clandeffinis coniugijs ortum habebant,præfertim verd co rum qui in statu damnationis perinanerent, du priore vxore cum qua clam contraxerant, reli cha, cum alia pa'am contrahiit, & cum camper petuo adulterio viuunt. Cui malo cui ab ccelefis.

sia (que de occultis no iudicat) succurri non poisit, nifi efficacius aliud remedium adhibea tur. Ideirco facri Latheranensis concilij sub În nocentio.z.celebrati vestigijs inhærendo præ cipit v tin posterum antequá matrimoniu co trahatur, ter à pprio côtrahentiuparocho, tribus continuis diebus feiliuis in ecclesia, inter missarum solennia publice denuntietur, inter quos matrimoniñ sit contrahédum. Quibus de nuntiationibus factis, si nullum legitimi oppo natur impedimenti, ad celebratione matrimo nij in facie ecclesiæ procedatur, vbi parochus viro & muliere interrogatis, & corum mutuo cofenfu intellecto, vel dicat. Ego vos in matri monio coniungo in nomine patris & filij & spiritus sancti, vel alijs vtatur verbis iuxta receptum vniuscuiusque provincia rită. Quod si aliquando probabilis fuerit suspicio matrimonium inaliciose impediri posse si tot præces ferint denutiationes, tunc vel vna tantu denutiatio fiat, vel saltem parocho & duobus vel tri bus tellib præsentib, matrimoniŭ celebretur. Deinde ante illius cosummatione den itiationes in ecclesia fiat, vt si aliqua subsunt impedi meta,facilio detegatur,nisi ordinario ipse expe dire indicauerit, vt prædickæ denútiationes re mittantur. Quod illius prudetie & iudicio, san cta synodus relinquit. Qui aliter quá presente 14

#### De Miatrimonio.

parocho velalio sacerdote deipsius parochi seu ordinarij licētia & duobus vel tribus testi bus matrimonium cotrahere attetabiit, cos san cta synodus ad sic contrahédum inhabiles red dit.Et huiusmodi contractus irritos & nullos esse decernit, prout eos præsenti decreto irritos facit & annullat. Insuper parochum vel alium sacerdotem qui cum minori testium numero, & teltes qui sine parocho vel sacerdote huiusimodi contractui interfuerint,necnon ipsos contrahétes, grauiter arbitrio ordinarij pu niri præcipit,&c.Hæc omnia fere ad verbum sumpfimus ex prædicto concil. Tride. selsi.24. in decreto de reformatione matrimonij, cap.1. Vbi circa finem ordinat, vt parochus habeat li brum, in quo coiugum & testiu nomina, dicá: & locum corracti matrimonij describat, quein diligenter apud se custodiat.

Accedes Quæritur, an sit peccatum mortale post ma ad spon-trimonium publicum de præsenti accedere ad sam ante sponsam ante solenitatem nuptiarum, quod ebenedi- tiam vocatur matrimoniu. Videtur quod sic, Stionem quia in cap. Nostrates. 30. q. 5. est prohibitum. ecclesiæ Etetiam quia videtur quod sit quidam contécat mor ptus ecclesiæ. In corrariuest, quia talis vittur taliter. resua. Caieta. facit de hoc quæstionem, & dicit quod non est peccatum. Paret, quia in lege natura non erat peccatum, & in iure no elt prohibi

hibitum tanquam mortale. Namillo cap. Noftrates, dicitur, quod non seruare illas conditio nes non esset mortale: & est iam v sus in multis Partibus: ergo non est peccatum. Idem tenet Syluciter verbo debitum comugale. 9.9. & allegat Innocen. Antonium, & Hollien. in cap. I. de sponsalibus. Imò addit quod si timetur aliquod periculum, vel si differentur velationes, consuledum esset eis cosummare matrimoniu. Et quod hoc sit etia deméte sancti Tho. patet, quia 4.d.28.ar.23.dicit quod si sponsus per ver ba de futuro petat debitum à sponsa, si illa cre dit, quod ipse accedat cum affectu maritali, no peccat reddens debitum:ergo multo minus si sponsus per verba de præsenti petat. Sicigitur dicenduin elt quod non est peccatum mortale:imò aliquando non erit nec veniale. Notan da sunt tamen verba concilij Tridenti.sessio. 24. de reformatione matrimonij. cap. 1. vbi sic dicitur. Præterea cadem fancta synodus horta tur, vt coniuges ante benedictionem facerdotalem in templo suscipiédam, in cadem domo non cohabitet, statuitq: benedictionem à proprio parocho fieri:neq: à quoquam nifiab iplo Parocho, velab ordinario licentiam ad prædictam benedictionem faciendam alij facerdoti concedi posse,&c.

Quæritur, vtrum consensus coactus suffi- Consen-

# De consensu coacto.

fus coactus an fufficiat ad matri moniū.

ciatad matrimonium? V.g. deprehensus est iuuenis cum puella,& cogitur à parentibus puel læ contrahere cum ca, vel mortein fubire, & il le ex metu cofentit interius (nam fi no cofenti ret interius, no est dubium quin non fit matri moniu, ctiam fifine metu proferat verba)an fit matrimonii; S. Tho. 4 d. 19. 2r. 2. & oes docto. ponunt distin de duplici metu. Quida est metus cades in virum constante, alius cadens in inconstatem. Constans autem vir ab inconstati hoc distat, quod constans nunquam inducituraliquo timore ad perdendum tamam vt tal uct omnes res suas,quia plus valet sama quam res. At inconstans potius vult perdere famant quam divitias, & vult incurrere maius malu vt cuitet minus malum. Item vir constans no mouetur à partio timore, sed à magno : vt à timore mortis, captiuitatis, servirutis, & non à eimore perdendi cétum aureos. Incôttans ve rò vir opposito modo mouetur à paruo timore. Hoc supposito, est conclusio. Consersus co2 Etus timore cadente in virum constantem, inpedit matrimonium: consensus verò coactus extimore non cadente in virum conflantem, non impedit matrimonium.Patet cap.cum lo cum Et cap. veniens. Et cap. consultationi, de sponsali. Et expresse in lege mem if quod met? causa. Et cap. Significauit, de co qui dunit in

mag

matrimoniii quam polluerat per adulterium. Sco. & etiam S. Tho. viderur dicere, quod hoc eit de iure naturali & diuino. Quia i hoc sacra mento requiritur maxima libertas, & metus in emptione & venditione & alijs contractibus impedit contractus, ergo & etiam hunc. Et Ge nesis.2. propter hanc relinquet homo patrem & matrem, & adhærebit vxori fuæ: ipfc adhæ rebit sua voluntate motus, & non ab alio. Idé tenet Gabriel: Paluda. dicit, quod hoc est ex in · Ititutione ecclesiæ solum, quæ potest dirimere matrimonia inquantum sunt cotractus quidam, quæ tamé feclusa inttitutione ecclesiæ eslent vera matrimonia. Hoc dicit. 4.d. 28.9.1.21. 3. Idein tenet Maior.4.d.29.q.2. Vtrung: est p. babile. Vocatur autem metus cadés in virum constanté, metus mortis, cruciatus: vt dicitur în cap, cu dilectus, de his quæ vi metusve causa fiunt. Metus itupri in muliere: si quis vellet ex opprimere vt cotraheret, & ipsa hoc times co trahit, nullu est matrimonium. Metus vinculo rum,& seruitutis.De seruitute habetur in lege ith quide.ff.quod metus caufa.Et instit.tit.co-- dem. § 1.2 & 3.De vinculis habetur in l. nec timorem.if.codem titu.Et etiam metus coru ma lorum quæistis æquiparantur. Sed quærstur, si quis contraxit metu cadente in virum con-Itantem,

### De consensu coacto.

tantem. & posteà cossuminauit copulain, an sit matrimonium. Dico quod si consentit volun tarie est matrimonium. Si verò non consentit, non est matrimonium.

Parentes non poffunt cogere filios ad matrimo nium.

Quæritur, an parentes possit cogere filios suos ad matrimonium non expectato corum consensu'Resp.quod non. Quia matrimonis est actio personalis, & requirit proprium con sensum, Possunt tamen parentes ante legitima ætatem filiorum pacisci pro eis: & si illi quan do veneriit ad legitimam ætatem no contradi xerint, sponsalia reputătur: quia patres sunt A curatores corum. Sed v trum filij tencantur o' bedireparentibus in matrimonio, accipiendo quas parétes madauit, vel an peccent mor tali ter contrahétes sine cosensu parentum! Respoquod liberi contrahentes sine consensu paren tum (imo etiam ipsis inuitis) non peccat mor-· taliter secluso scandalo. Q nia licet teneátur es obedire, no tamen in matrimonio, in quo vno sunt dominisui. Et si aliquæ leges dicant cotra rium, como la ley de Toro que máda, quod tales exhæredentur. Dico quod leges ciuiles no habent vim circa matrimonia nifi fint accepta tæ in iure canonico, hæc autem no est accepta ta: imo nec in foro cotentiofo iudicatur fecun dum cam, nó est dubium. Vide de hoc Couart. 2.parte de sponsalibus,c.3.3.8.

Qua

Quæritur, v trum error personæ impediat matrimonium Resp Magiit.4. dist 30. & oin-Error per nes dicăt quod sic. Error persone vt în Iacob. do impe Error conditionis persone. vt si puto me conditionis persone. vt si puto me conditionis persone. tranere cum libera, & contraho cum ancilla, no trimotenet matrimonium. Error personæ impedit nium. de ture naturali, quia tollit confensum. Iacob

enim non consenterat in Liam. Error conditio nis impedit iure politiuo, vt patet in c. Propo fuit, de coniugio feruorum. Factum est autem hoc ab ecclesia rationabiliter. Quia contrahés cum setua, manet quodammodo seruus, & filij manet serui:non eit autem æquum,quod quif-Piam iine culpa sua puniatur tam graui pona. Alij ertores qualitatis, & tortune, no impediut matrimonium:vt si puté cam pulchram & est deformis, diuitem & eit pauper, sanam & eit zgra,bonam & est mala, &c. Si verò seruus pu tet se contrahere cum libera, etsi illa sit ancilla, tenet matrimonium:vt dicit S. Tho, in additio nibus,q.52 ar.1 ad primum.

Quæritur, an vius matrimonij propter solá delectationem sit peccatum? Respondeo secudum omnes, quod sic. quia omnis actus qui no habet bonum obiectum eit malus, sed talis a ctus no haberbonum objectum (nam delecta tio cum sie quoddain naturale, nullum obiectum bonum dicit) ergo ille actus no est bo-

270

nij vlus ppter de is charronem eft Peccaru veniale.

# De vsu matrimonii.

nus: & sic saltem erit otiosus, & per consequés veniale:cum secundum S. Tho.no detur actus indifferens in individuo. Item talis actus eft 20 busus matrimonij, ergo eit peccatum. Antecedens patet, quia matrimonium non fuit infiitutum ad illud, sed ad generadam prolem. Ide elt deco qui comedit ppter solam delectationem:quia comestionis finis non est ille, sed sufrentatio.

catum.

Quæritur, vtrum vsus matrimonij propter V sus ma vitandam tentationem carnis in se ipio, sit pes catum'S. Tho 4.d.31 q 2.ar.2.dicit quodest ve niale. Quianon fuit adhocinstitutum, sedad tationem bonum fidei, puta ad reddendum debitum vel an fit per ob prolem generandam. Et hec est opinio fere omnium sanctorii superillud, 1. Corint.7. Hoc autem secundum indulgentiam dico: quia indulgentia est de peccato veniali. Sed forte intelligedus est S. Tho. vtait Palud. quando habet alia remedia ad sedandam passionem:put2 orationem, veliciunium, & c. Si vero non sit 20 liudremedium,licitum erit accedere propter illum finem. I dem dicë dum est de illo qui acce dit propter abudantiam seininis quæ impedit sanitatem, de quo S. Tho. vbi supra ad vitimin dicit quod est veniale. Albert auté dicit, quod elt licitum sic accedere.

Abufus

Quaritur, an abusus vxoris sit peccatum

mor-

### Devsu matrimonij.

mortale: Respondet S.Th. quods sit extravas vxoris fæmineum,est mortale: & non est dubium de peccatu hoc. Si autem sit intra vas, dubitant doctores an si fœmina supergrediatur viro sit mortale: Caietanus ait quod ii ex hoc impeditur genera tioseft mortale. Et ita dicut omnes doctores. Al bertus magnus dicit quod potest illo modo se qui generatio. Quia matrix non folum est receptiua, sed & attractiua:ideo credo, quod non elt mortale. Et idem putat Syluester verbo, de bitum coniugale. 6.4. Dicit tamen, quod tales

sunt grauiter reprehendendi. Queritur, an oscula, amplexus, & tactus in- oscula & ter viruin & vxorem sint peccatu: Resp. secun tactus co dum Caier. & Syluest. & omnes alios bene sen iug totientes, quod omnes prædicti actus quantun-tum non cunq; videantur impudici, si vltimate ordina. sunt pectur adcopulam, nonfunt peccata. Et etiam fi cata mor non ordinentur ad congressium ipsum, non erunt inortale, duminodo fiant sine periculo pollutionis extra vas. Si enim funt eum tali periculo, erunt mortale. Sine illo autem

vel crunt veniale, vel nullum percatum. Aduertant in hoc confessores, ne sint nimis soliciti in interrogatione horum, que inter coniuges fiant. Nec curent quod confiteantur de his venialibus: melius eit enim quod ea fileant. Et admonendi funt coninges quod no te

nen.

#### De reddirione

nentur illa confiteri:nisi quado funt mortalia. Etinstruatur quado committunt mortale, &

quando non.

275 Coivess tenentu reddere debirum

Quæritur, vtrum coniuges teneatur redde re debitum sub pæna peccati mortalis! Respo deo, secundum omnes quod sic. Quia corpus vxoriselt viri, & econtrà, & obidiniuriam facit qui negat alteri quod suum est. Et si quidé vir perichtetur de incôtinétia, debet vxor red dere statim debitum: quia effet periculum in mora. Si autem non sit hoc periculum, non est mortale si per aliquod breue tempus differat. Neuter tamen conjuguin tenetur reddere debi tum cum detriméto falutis, vel propriæ perfo næ. Vnde si sit maritus leprosus, o con mal de bubas, si est periculum indicio medicorum, no tenetur reddere. Quia licet cap.2. de conjugio leproso, dicatur, quod non potest inulier sana relinquere maritum leprofum, & quod tenetus reddere debitum, tame intelligendum est quado hoc potest fieri sine infectione ipsio vxoris.

Quæritur, vtrum quando mulier patitus 276 menitruum, & fanguinis fluxum, possit vir pe tere debitum, & illa teneatur reddere, Videtur quod non. Quia in lege veteri erat prohibitis & Hieronymus dicit super Isaiam.44.quods conceptio siat tempore menstrui, proles nasci tur leprosa maculosa,& debilis, quod & appro lirer. bant

Vir acce dens ad vxorem meftrua tā an pec cetmorta

bant naturales, ergo. S. Tho. 4. d. 32. q. 2. art. 2. dicit duo, Primo quod in lege vetericrat morta le. nam crat præceptum in contrarium Leuiti ci 18. Secundo dicit, quod præcepth illud par tim erateæremoniale,& parti morale; & ideo etiam nune obligatex ca parte qua est mortale, & ex damno quod sequitur in prole. Pro ha iusigitur declaratione ponit S. Tho. diffinctione. Duplex est sanguinis suxus in mulicribus. Quidam innaturalis & perpetuus, sieut erat ille que patiebatur mulier quætetigit fimbria Christi.Et fi vxor talem fluxum patiatur, liciti est quod reddat & perat debitum. Quia meli elt quod lequatur fœtus de lectuo sus, qua quod nullus sequatur. Alius est fluxus naturalis, qui prouenit in quolibet mense. Et tue non debet exigere, quia postea manet tempus. Si affe vir nessiens illud, petat debituin, respondeat ipla Quod non bene habet. Non tamen debet dicere semenitruatam esse (vtait S. Tho.) quia viri fa ciliter ægre ferunt illud, & con ipiunt horro rem de mulieribus, & ne hoc fequatur, debent Potius hoc tacere mulicres, vel alia via se excu fare, quia debet dari opera veinter eos amor crescat. Tame si maritus instet, illa no multum repugnet, sed reddat debitum propter periculuna corruptionis in viro. Et quouiam non est certum quod extali cocubitu lequatur protes

in

#### De redditione debiti.

infecta, vel si sequatur hoc eritraro: ideò mati tus accedens ad vxorem menstruatam, vel illa petens ab co debitum, no peccant mortaliter, quicquid dica Sylue sed erit peccatu veniale, yt dicit Caieta, in summa, & Paluda. Eritatenendum est.

sposa an te eccle - clesse teneatur reddere debits marito petentis se eccle - Respond quod infra duos menses ante benediciones chionem ecclesse post matrimonio de præsenti non tene non tene tur reddere debito. Quia datur illi ad tur redde hoc quod si voluerit religione ingredi, intrete debito petenti. Nec etiam post illos duos menses tenetur reddere ante benedictionem ecclesse sicut nec tenetur marito petenti in ecclessa. Quia vti sique est prohibitum.

A ccede In magnis festiuitatibo dicit sancti, quod no readvxo debet couemre innice: quia oporter vacare direm in se unis. Situde sacto couemiat, licer sit aliqua ir sto an li reuereria, no tamé est mortale, & sancti consucceat.

lat, quod melius est. Vir a ut qui habuit re cum propria vxore nocte præcedente comunione.

melius faciet non comunicado illo die: sed differat in alium diem, & idem de vxore. Si auto comunicent, no crit mortale, sed veniale propteri: reuerentiam.

ad su priam, quia pollucretur ecclesia. Tempore ta

men belli quando moratur in ecclesia per multum tépus dicit Caiera, opuscu.16.quæstionu. 9.14. dubio. 4. & Palud. 4. d. 32. quod no licet vl lo modo accedere ad suam etià vxore. Maior. ait quod illo tuc licet. Et Syluelt. dicit quod si timeatur corruptela in viro, liceret vxori reddere ei debitum. Hoe est probabile & forte ve-

vxore in liceat.

rum. Sed opinio Caieta. cit securior. Quæritur, vtrum coninges possint vouere coinges continétiam. Resp primo quod hoc no expedit un si sint in iuuentute propter pericului Secudo di sint conco, quod si ex mutuo consensu hoc secerint, lici tum est, & votum tenet. Sed vtrum alter folus' vouere. Possit vouere? Dico quod male facier, quia est. in iniuriam alterius. Sed quæritur, an fi fecerit Votum vir, possit mhilominus reddere debitu S.Tho.in additionibus ad tertiam partem.q.5;. 21.1 ad.4. dicit quod tune tenetur reddere, & licitii cit ei exigere:cii l'aulus dicat, Nolitefrau dare inuicem. Et no debet vir ponere se in tali statu, quod non sit potens relevare va orem ab onere petedi debitum. Caiet.lib 16 quæftionu. 16. dicit quuod tale votă tenet. Etvir no potest Petere, licettamen & tenetur reddere. Idem di ett Paluda. Sed mihi magis placet opinio San-Eti Tho. Etita tenedum eit.

:80

Quæritur,vtrum papa possit dispesare in in matri matrimonio rato non consumnato. Comunis monio ra

### De dispélat.in matri.

to non confummato an possit Pa pa dispe fare.

opinio canonistarumest, quod potest, & quod sie dispesati possunt trafire ad secudas nuptias, exiulta & rationabili causa ad petitionem am borum coniugum. Hoc Ivannes Andreas super cap.ex publico, in luis nouellis, Et Archidiaco. in cap.quapropter.27.q 2. Et Benedictus in c. ex publico. Syluester allegat pro hac opinione fummam Angelicam. S. Antoni, p.tit 1 c.22. vi detur esse cum canonistis, & dicit se legisse bul las Martini quinti, & Eugenij. 4. in quibus dispensatum est circa hoc. Et Caieta, quodlibet.3. q.13.tenet quod Papa potelt dispesare, Hac opinio videtur probabilis, sed malo tenere cum opinione communi, quod papa non poteit dis pensare. Nam l'aulus dicit.1. Cor.7. His ant qui matrimonio coniuncti funt, præcipio no ego, sed dominus, vxorem à viro non recedere . Et Matth.19.Q uos Deus coniunxit homo non se paret.Et cum Christus dixerit ibide quod non licet vxore dimittere, nisi propter fornicationemiam inueniretur alia exceptio, scilicet dis pensatio papæ. Teneamus igitur eum tota ca teruatheologorum quod papanon potest dis pensarein matrimonio rato. Vide Sylue. verb. Dinortium. 1.1.&.4.

Impedi-Sunt quidem aliqua que impediunt matrimo menta matrimo nium, tamen si siar, factum tenet. y test tempus

111

#### De impedimetomatri. 147

in quo matrimonium sieri prohibetur, & tamé nij dupli fi fiat in diebus prohibitis, factutenet. Alia funt cia quaimpedimenta quæ impediunt matrimonium faciendum & dirimfit factum: & hac funt fexdecimin his versibus conieta. Error, conditio, dientia, Votum, cognatio, crimé. Cultus, disparitas, vis, ordo, ligame, honeltas. Si sis affinis, si forte coirenequibis. Hæc facienda vetant conubia, facha retractant. Agamus igitur de his omnibus.

lia impe

Quæritur, an si fuerit aliquis impotens ad concubitum, teneat matrimonium cuillo: Ref Impoien Pond.quod duplex est impotentia. Quædam, ma perpe Perpetua, & hæc tain in viro quam in fomina tua diriirritat matrimonium, vt fifpado cotrahat ma- mit matrimonium no tenet, vt in c.z. defrigidis & ma trimoleficiatis. Si autem post matrimonium super- niumueniat impedimentum, non irritat matrimonium. Nam quod semel suit matrimonin, sem-Per erit firmum Ethoc impedimétum jure na turali irritar matrimonium: sicut iure naturali prohibétur duæ fæminæ contrahere inuicé. Sed quomodo cognoscetur, an talis impotentia sit perpetua! Respond.quod debentesse per trienium uncti, & dare operam rei vxoriæ: & si post trienium constet de impotentia alicuius, debent separari: Vthabetur in cap Laudabi le,in illo titulo. Sedfi stati positragnosci, quod sitimpotetia perpetua, statim debet separari.

# De impedimetomatri.

Vide Syluest.verb. Matrimoniu. 8. 5. vltimo. Quæritur, de pueris habentibus quidem v-284 fum rationis, an possint contrahere ante deci-Pueri an re decimuquartum annum! Resp. quod no. Q via est müquardeterminatio ecclesie, quod pueri ante decimi num non quartum annii, & puellæ ante duodecimii non polit cotrahere:vt patet in c. Puberes, & cap. possunc contralie cotinebatur, de sponsa impube, quod fuit determinatum propter rationem Aristo. dicetis, quodanteillam ætatem no funt habiles ad ge nerandum. Si tamen ante prædictam ætatem contrahant, quauis non fit matrinionium, funt sponsalia, ex iuris dispensatione, & tenetur po Reacontrahere, vt patetin cap. vnico, de despons.inpube.lib.6.Si aute parfiante legitima ætatein contrahant & confumment matrimo nium, vt puta vir in anno.13. & fomina in.11. erit verum matrimonin: vt habetur in cap. de illis.2 de desponsatione impube. Et etiam citra iuris determinationem, patet quod fit ibi veru matrimonium,quia illa crant sponsalia, & copula superueniens facit matrimonin, ergo. Et fi fintiam habiles ad generandum, etiam fino consummauerint, erit matrimonium, malitia ætaté supplète, vt etià ait textus. Sposalia vero ex iuris dispositione possiint celebrari in sep tenio, & eriá fi fint prope septenniñ: vt tenet S. Tho.4.d.27. & est comunisopinio, licer Panor witz.

# De impedimeto maleficij. 148

mita.teneat contrarium.

Sequituraliud impedimentum scilicet malessi, quod aliquando arte dæmonis (de quo malesiciu ait lob quod non est potestas superterraquæ & ligame comparetur ei) inuenitur inter coniuges. Po- impedit telt ens maritu reddere frigidum, & facere ne matrimo positi membrum arrigere, & impedire decisio nem seminis applicando actiua passivis. Quavis posset esse tantus amor inter coiuges, quod eorum calor prævaleat & super ea quæ dæmo apponit vt insrigidet. Vnde dicit Albertus Ma snus, quod ista malesicia maxime contingunt circa rusticos.

Queritur ergo, an hoc ligamen impediat matrimonia? Respó. quod si hoc cótingat post matrimonium factum no impedit. Sí vero ante matrimonium, tunc si est perpetuum impedit, si auté sit téporale no impedit, sic habetur in cap. vltimo, de frigidis. Cognoscetur autem hoc malescium si possit cum aliena & non cu propria Et debent simul habitare per triéniu, & si non possint conucnire, tunc reputabitur malescium perpetuum.

Queritur, an amétia seu suror impediat ma Amentia trimonium? Resp. quod amétes no possuntes. & suria trahere, & si contrahât, matrimoniu non tenet. an impequia ad matrimoniu requiritur cosessas vius diat ma ratiois, quo illi caret. Ite nemo se pot adaliquid trinoi-u

obli

286

De impediméto matri.

obligare nisi volutarie & libere, isti autem non habet libertatem arbitrij, ergo. Ad irritandum vero matrimonium non susticit quod amentia processerit, vel sequatur ipsum matrimonium sed requiritur quod sit aines tempore quo cen trahit. Si autem post matrimoniii contractum vir inciderit in amentiam, non dirimitur matrimonium: & puto probabilissimii quod tune non tencatur vxor reddere debitii marito pete ti, quia non libere petit nisi timeat corruptelas alias in viro, & quod, quarat alienas.

288 Quæritur, de impedimento criminis quod Grimë in est incestus, an si quis cognouit aliqua, & poscesto im-stea contrabit cum sorore eius, tencat matripedit in monium, Respod quod crime incessus, dupli trimonin citer impedit matrimonium. Vno modo prop

citer impeditmatrimonium. Vno modo prop teraffinitatem, quia est affinis illius cu qua con trahit intra quartum gradum: & de hoe dicemo infra. Alio modo habet impedire matrimo pium, ex hoe quod cognouit consanguineam cius cum qua contrahit, & de hoe quærimus vtrum tale crime incessus impediat matrimo nium: Resp.S. Tho, in addivo, q 5. ar. 4. quod si quispiam cognouit consanguinea vxoris ante imatrimonium cotractum, & criam post sponfalia, de bet matrimonium separari propier atfinitatem quam contraxiten sua sponsa cogno seendo cosanguinea cius. At si talis incessus seDe impediméto matri. 149

Quatur post matrimonium iam contractum & cosummatum, non dirimitillud: sed in pænam Peccati, nou poteft vir petere debitum à pro-Pria vxore, & fi petar peccat inurtaliter nec vxor tenetur ei reddere debitum. Sitamé v xor Perat,ille renetur reddere: quià vxor no debet Puniti pro peccato viri. Habetur de hoc plura capita,in titulo, Si quis cognouerit confangui neam vxoris suæ. Et. 12.9.7. cap. Si quis vidua. & c.qui dormierit,& cap.concubuilti. Verum est quod si quisignorans esse consangumeam Yxoris sue, accederet ad eam, quod poterit pe tere debitum ab v xore, quia illud non fuit pec catum incestus, sed fornicationis. Hoc dicunt docto, & l'alud.4.d.34.q.2.ar.2. Idem criam di cendum est si mulier cubuit cum cosanguineo mariti intra quartum gradum:cade enim pœna punierur qua maritus, scilicet, quod non po terit exigere, & tenebitur reddere debitum.

Queritur, an causa fornicarionis possit vir Vxorem dimittere: Respod quod fic. Eft enim Fornicaexpressum in cuangelio Matth 19. & ett secun dum ius naturalesquia oportet quod maritus sit certus de prole sua, quod non potest certo sciri si sit adultera vxor. Item quia matrimo-nium est contractus, & dant sibi inuicem side coniuges, ergo altero frangente, altus remanebit liber. Excipiuntur aliqui casus ab hac regu

289 re maritus nisi in gbufdam rafi bus.

### An sit vxor dimittéda.

la.Prim9 si ambo cómiserint adulterium, quia iam ibi elt recompensatio. Iste casus & alijse quentes sunt expressi in jure.32.quælt.6.per to tam. Seciidus fi maritus propriam vxorê proftituerit pro pecunia, vel alia re. Hic ponitus in cap discretioni, de eo qui cognouit consanguincam vxorissux.Addit Palud.quod idem elt iudicium, fi ipse maritus viderit & no prohibuerit. Tertius vbi vxor putans fe cum viro congredi, decepta elt ignoranter, aut contraxit purans esse mortuum. Hochabetur in capcum per bellica.34.q.1.&.2. & ibide c. in lecto. Quartus si fuerit vi oppressa, vt habetur in c. proposito. 22.q.5. Quintus si vir poliquam recociliatus est vxori cognoucrit că tune no poterit eam relinquere, vt dicitur.32 q.1. c.1. &.2. & in l. crime. U.de adulterijs Sentus fi v xor infidelis ab eo repudiata cotraxerit cum aliquo, & poltea veniant ambo ad fide, debet iterum conuenire, extra de divortijs, cap. Gaudemus, parrapho vltimo.

Vir quan teram di mittere.

Quaritur,an vir teneatur dimittere vxore adultera! Resp.quod no, sed potest cum ca manere:nisi vxor sit adeo incorrigibilis, quodrarem ad ... tione scandali ne maritus in peccatis eius Vi deatur consentire: tunc enim tenetur ab ea se parari. Hæc vero leparatio ab vxore adultera quo ad torum quidem potelt fieri fine judicio

#### De impediméto voti. 150

ecclesiæ, quo ad habitationem verò non Ita te nentoes docto Limitat in Syluest. verbo, Diuor. S. ouod illud est verum, gnadulteriem est occultum, si enim sit notum quod adultera illa cumœcho plures dies habitauerit, tune fine licentia ecclesiæ potest ab ca separari quo ad ha bilationem. Patet ex cap. Significafti, de divor 11]s, vbi est casus expressus. Idétenet loa. Andr.

inc.pleraqi.de donationibus inter vira &vxo. ordo im Quæritur, an ordo impediat matrimoniii? pedit ma Resp.quodsic, sed solum de iure positiuo. Vn- trimode ctiain dicit S. Tho. quod papa ex rationabili causa pot dispensare. Nec Græci sacerdotes Vtetes vxoribus, faciunt cotra ius diuinii. Dico igitur, quo d'facerdus, diaconus, & fubdiaco nus, non possunt contrahere, quia est prohibituin ab ecclesia. Si autem cotrahant, matrimo-

nium est ipso facto nullum. Si verò post matri monium ratum quispiam ordinetur, non dirimitur matrimonium, sed tenetur manere cum

Vxoreivt paret in extrauagete antiqua loa. 22. Occidés Quaritur,an si quis occiderit propriam v - vxore ve xorem ve contrahat cum concubina, matrimo cotrahat nium sit validum Respon, quod tale matrimo nium elt irritum & nullum ex determinatione ecclesizine. Super hoe, de eo qui duxit in ma- test cum trimoniñ qua polluerat per adulteriñ. Sed si e a contra cotrario vxor virum occiderit, vt cotrahat cu here-

292 cubina, non po-

adul

De impediméto voti.

adultero, matrimoni i tenebit: quia in iure de hoc nihilett cautum. Si verò aliquis dederit fidem concubinæ, quod vxore mortua cotraher cum illa, non potest cotrahere cum ca. Vide iura in illo titulo, de eo qui duxit, &c. At si quistio depre piam occiderit vxorem deprehensam in adulterio peccat mortaliter seciidum S. Tho. quáterio peccat mortaliter seciidum S. Tho. quáterio peccat.

uis iura hoc non puniant. Si verò talis adultera si tiam à iudice danata ad mortem, poterit maritus cant canonimæ. Non potest ramen maritus ad

hoc cogs ficut lictor.

Votum fimplex & folend ne impedit matri monium fed diue, fi mode.

Quæritur, virum votum impediat matrimonium Relp. quod duplex est voti. Quoddain est solene, alterum verò simplex. Votum
solene sinpedit contrahendum, & dirimit contractum. Votum autem simplex impedit contrahedum, sed non dirimit contractum. Sut de
hoc multa iura expressa in titulo de voto. Et
qui post votum simplex castitatis contracit,
peccar quoticicum; exigit debitum: poteit tamen reddere non solum quando vxor penerit,
sed etiam quandocum; s.bi videbitur honessu
accedere ad eam, auc quando senserit quod ipsa vult, aut quod eget, aut quod est periculum
incontinene: vt diest S. Tho. in additionibus,
quæst. 33. art. 1 ad quartum.

294 Fidelis

Quæritur, an cultus disparitas (hoc est infi

deluz

De disparitate cultus.

delitas)impediat matrimonium! Respondeo, um infi quod inter infideles sunt vera matrimonia. Et ita tenent omnes, & elt determinatio ecclesia nonpot. in cap. Gaudemus, de divortijs. Secundo dicit S. Tho quodinter infideles non est tam perpe tuum. Setain in diffolubile matrimonium. Geut inter tideles quia non est facramenti, ac proin de nec confert gratiam : sed elt quidam cotra ctus humanus. Si autem contrahat fidelis cum infideli,matrimouium nullum est de jure posi tiuo, quia elt phibitum ab ecclefia, vt patet in concil. Toleta 4.c.62. & in concilio Agathenfi, cap 67.

Quæritur, an cognatio carnalis impediat Cognamatrimonium Respond, primo, quodiure na sio carn i turali prohibiti sunt parentes contrahere cum lis inqui liberis Nam omnes homines, citam gétiles dá. bus gianattalia conubia: nec de hoe quispiam dubi. dibus im tat. Et sunt egregiæ rationes alsignatæ in sa-peniat era scriptura. Vide S. Tho & ctiain cui alijs des nium. cendentibus,&c. Item in primo gradu trasuer sali interfratres & sorores, probabile est quod est contra jus naturale. l'rohibiti verò sunt ab ecclesia quatuor gradus qui irritant matrimo nium:vt patet in cap.non debet, de confangui nitate & affinitate Fuerunt antiquitus prohibiti septem gradus.vt patet.;5.q.5. Papa tamé

poteit dispensare in gradibus qui no sunt pro-

hibi-

#### De affinitate.

hibiti iure naturali, vt sit pax inter familias, vel ob consederationem regnors, vel ob alia rationabilem causam, in. 4. autem gradu causa rationabilis est quod ipsi cotrahetes perat. Dispensatio tamen in gradibus iure humano prohibitis sieri solita, successit causa quæstus: nihilominus tenet. De coputatione consanguini tatis vide Syluest. & alios,

Affinitas vlq3 ad quartum gradū im pedit ma trimonium.

Impedit étiam matrimoni affinitas, v sque ad quartum gradum: vr patet in cap. nó debet, de consanguinitate & assinitate. È non solum assinitate consanguineos v xoris, sed etiam inter consanguineos scorti, & cócubinæ meæ. Quanuis (v teredo) læc v ltima affinitas contrahatur propter ius humanum, & nó ex natura rei v t prima Est autem regula ad cóputanda affinitate, quod in code gradu sum assinis Petro, in quo v xor cius est misis cósanguinea.

Publica honestas ex sposalibus im pedit ma trimonis vt affinitas.

De impedimento publicæ honestatis causa to ex sponsalibus de tuturo, dico quodest vinculum inuento ab ecclesia, quæ decreuit, quod per hoe quod aliquis contraxit sponsalia cum Maria, non possit cotrabere cum cosanguinea eius vigiad quartum gradum. Et impedit matrimonium code modo ac assinitas: vi patet in cap. ex sponsalibus, de spossalibus, lib. 6.

258 Parentes Quæritur, an parêtes tencatur alere filios il legitimos: Resp. quod no est dubitadum quin

12111

tam pater quam mater teneatur alere filios qui an tenea. nondu attigerut v sum rationis. Quia oés gen tur alere tes putat danabile relinquere filios in ætate in girimos. fantili, in qua no possunt sibi victum quærere. Et siexponateos vtabalijs alatur, videtur cer te quod peccet mortaliter. Seciido dico quod cotiderando prædictos filios pottqua habet v fum rationis, est distinguéduin. Na quidá filij illegitimi sunt qui vocantur naturales, soluti cum soluta, suscepti ex cocubina. Alij sunt ex cocubitu damnato, vt suscepti ex adultera, vel inoniali,qui vocantur supirij. Et in iure determinatur, quod parêtes teneatur alere primos filios qui habétur à cocubina taquam ab vxore. Alius vero filios spurios no tenetur parentes alere. Et in poenain illius danati coitus præ tereuntur in testamentis, vthomines ab huiuf modi concubitu pessimo arceantur.

Sed quid de casu qui sæpe est in v su: ego ha beo fillain spuriam quam non possum initime re hæredein, quia legeshoe verant, vo co aini cum meum, & costituo en hærede tali pacto quod omnia bona det filiemeæ:v trutalis ami cus tencatur dare bona illa filiæ! & vtru lilia cubona coscietia possit ea retinere, accipere, bona pro & Possidere, postqualege municipali prædi- filio spu ctabona sunt vallata. Reip. quod oinne promis rio, rene fum est de iure naturali adimplendu, & ideo tur illa

cui pater

41.00

### De cognatione spirituali.

el dale & spurius licité recipir.

talis amicus in toro conscientiæ tenetur dare ea bona filiæ meg: sirex illa no consistauci it: & illa liciterecipiet, & possidebit licite i foro col cientiæ, non est dubium.

Gognatio (piritualis im pedit ma trimo nium.

Queritur, an cognatio ipiritualis impediat matrimonium? Cognatio illa Ipnitualis diffinitur & S. Thom. & alijs, quod lit propinguitas quædam orta exhoc que d aliquis confert lacrainentum, vel tenet aliquem ad suscipiendii facrametum, baptifini feilicet, vel confirmatio nis. Triplex est igitur cognatio spiiais. Que; dam quæ vocatur paternitas, quæ eft inter regeneratem & regeneratum: & capio regenera. tionem, vt le extendat ad confirmationem, na in proposito idem est iudicium de costrmante & de baptizante: & talis non potest contrahere cum baptizato, vel confirmato, & cum vaore cius iam ab eo cognita, & cum filijs corū. Se cunda vocatur copaternitas, quæ eft inter pa; trem spiritualem, & patrem naturalem, & mafrem naturalem. Vide cap.1.de cognatione legali,lib.8.vbi omnia ilta penuntur.

301 Cognatio lègalis impedit matri monium

Cognatio legalis contrahitur per hoc quod quis adoptat fibr filium. Et funt duæ species huius cognationis, scilicet paternitas, & frater nitas. Paternitas contrahitur inter adoptants & filium adoptuum, qui quidem non possunt contrahere. Fraternitas verò contrahitur inter

filios

filios naturales adoptatis, & inter adoptiuum Et etiam impedit matrimonium sifilius adopatiuus transitin potestatem adoptatis: sed si no transit (quod sit quando adoptans moritur, vel quando adoptatus emácipatur ab adoptante) tune potest contrahere esi siliabus adoptantis. Vt patetine, Si qua de cognatione legali.

Quæritur, an omnes illi & solt consanguinitatis & affinitatis grado qui Leuitica & expri
mitur possint impedire matrimonium cotrahendum, & dirimere cotractum. Respondeturnegatiue quod nec omnes illi, nec illi soli: & itasirme side tenendum elk. nam in concil. Tridét. :
sessio. 14. cano 3. hoc dissintur his verbis. Si quis dixerit cos tantum consanguinitatis & afsimitatis gradus qui in Leuitico exprimuntur,
posse impedire matrimonium contrahendum!
& dirimere contractum, anathema sit.

Q uæritur, anin ecclesia catholica sit authoritas & potellas ad condédum de nouo aliqualegitima impedimenta quæ impediant matrimonium contrahendum & dirimat contractif.

Similiter que habeat potestatem deponedi & annullandi ea impedimeta, quæ olim legitime impediebant matrimonium contrahendum & dirimebant contra etum. Respodetur assirinatiue, & ita sirina side tenendum est, sic enim diffinitur in illog, canone, his verbis; Si quis dixes

302

303

ritnon posse ecclesiam in nonnullis illori Leuitjei impedimentis dispensare aut constitue re vt plures impediant & dirimant, anathema fit. Item probatur quod ecclefia catholica pre. dictain habeat potestatem. Nam olim confanguinitas impediebat & dirimebat matrimomum víqsad septimum gradum postmodum aute tuit ordinatum & itabilitum vt non impediat nist vsquad quartum gradum, vt. habes . de confanguinitate & affinitate, cap. quare. Ité oiim viqiad concilium Triden affinitas exfor nicatione contracta, impediebat & dirimebat matrimoniuviqiad quartum gradii. At verò nine polt concilium prædictum, non impedit nec dirimit nisi viquad secudum gradum, vi habes sessione propius allegata. c.4.

Item cognatio spiritualis que nascitur ex administratione sacraméti baptismatis & sacramenti confirmationis olim per tres gradus matrimonium impediebat. At sam post preallegatum concilium, duntaxat in duobus gradib matrimonium impedit & dirimit, y t habes in

loco nunc præallegato, cap.2.

lem publica honestatis iustitia qua exspon salibas de suturo oriebatur impediebat & disunebat matrimonium, etiam si essentinualida sponsalia, dum tamé inualidatio illa non prouemret ex desectu cosensus contralictium. As vero post Triden.concil e.g. loco citato nihil impediunt, si sint inualida: V ndecunqui mualidatio sucrit orta.

lté publice honeitatis iustitia, que olim perplures gradus impediebat & dirunebat matrimonio, iam nue vi paterin cap illo 3 proxinie allegato, non excedit primum gradum.

Ité clandestinus matrimonij cotractus téporă bus anteactis no dirimebat matrimonium sie contractum, nunc iam dirimit ipsum, vr sanci tum est méodé concil & sessio, de reformatio ne matrimonij, cap. 1. Habet ci go ecclesia pote statem & autoritatem ad condédum de nouo legitima impedimenta qua & impediat & dirimat matrimonis, & vt que osi iliud legitime impediebant & dirimebant, jam'neutru taciat.

Quæritur, an sint aliquæ causæ propier quas matrimonis inter fideles semel validis & sirins dissolui quo ad vinculs possit. Kespodetur quod si de matrimonio rato & cosummato sit semo, sub Deo & Christo Lesu año nos strossolui morte alterius cosugum excepta) nul la est causa, nullagi potestas qua possit matrimonium quo ad vinculum dissolui. Hæc senteta est comunis, & vinanimi omnis sanctora doctori assertione probata, que siquido costat existo Matth. 19. Quos Deus consistit homo no separet, esserque næreticis o prostata asserticis ass

#### De Matrimonio.

Dicimus secundo, quod si de matrimonio rato non tainen columnato loquamur, vna est cau fa qua quo ad vinculum diffolui poteit. Et hæc est iolennis professio religionis. Et ita firma h. de tenendum est. Sie enim v sus totius ecclesiæ catholica docust ab antiquo, & insuper ita dif finitum eltin concil. Trident. selsio.24. de matrunonio, cano. 6. cuius veiba sunt. Si quis dizerit matrimonium ratum non columniatum per solennem religionis professionem alterius coniugum non dirimi, anathema fit Elt & alia çausa,qua dictum matrimonium quo ad vinculu dissolui potest, dispensatio videlicet sum ini pontificis. Quod quidem non aliter probauit nisiper hoc quod summus pontifex aliquo ties dispensauit, & licentiam facultatemq; con tulit, vt tales coniuges ad fecundas nuptias tra firent. Hoc tamen non tantam firmitatem aut probabilitatem habet quin oppositum securis & probabilius dici posset, v t habes supra, quæ itio.281.

Tertio dicimus, quod matrimonij viculum inter veros coniuges nec dissoluitur nec dissolui ui potelt per adulterium alterius coiugum, vu de taliadulterio interueniente, neuter coniugum, potest aliud matrimonium contrahere. Et ita sirina side tenenduin est, sic enim dissini tur in loco statim allegato, cano, 7, cuius verba

sunt. Si quis dixerit ecclesia errare, cum docet & docuit iuxta euangelicam & apostolică doctrinam propter adulteriu alterius coniugum; matrimonij vinculum non posse dissolui, & vtrunq; vel etiam innocetem qui causam adulterio non dedit, non posse alteroconiuge viue te, aliud matrimonium contrahere, mecharique m qui dimissa adultera aliam duxerit, & cam que dimisso adultero alij nupserit, anathematic.

3.75

Quarto dicimus quod nec per heresim pec per inolestam cohabitationem, nec per affecta tam absentiam à côiuge, potest inter veros cus iuges vinculum dissolui matrimonij, & ita sirma side tenedum est. Sic enim dissintur voi su Pra, cano. 5 cui verba sunt. Si quis dixerit pro pter hæresim, aut molestam cohabitationem, aut affectatam absentiam à coniuge dissolui posse matrimonij vinculum, anathema sit.

305

Q uaritur, an in ecclesia interveros coniuges possit multis de causis diuortium quo ad torum, seu quo ad cohabitationem sieri. Respo detur affirmatiue, quod multas ecclesia catho lica habet causas, propter quarum quamlibet Poteit supra dictii facere diuortium. Et 112 sirina sidetenendum est, quonia sie distintur vbi supra, cano 8. vbi sie habetur. Si quis dixert ce elesiam errare cum ob multas causas separatio

106

ncs

# De matrimonio:

pes inter coninges, quo ad torum, seu, que ad cobabitationem, ad certum incertum ve tem-

pus tieri posse decernit, anathema sit. ....

306

4752

Quæritur, an solennitas nuptiarum certis temporious fieri prohibita licita fit, fintqumeri to observande benedictiones, alie que caremo, niæ quibus ecclesia infolentate miptiaru vti; sur Respondetur affirmative, & ite fecui dum tidem tenendum est, quonia sic ditfinitur in pre dicto concil. & fessio cano. il. cuius veiba lunt. Sequis dixert prohibitionem folennitatis unp tianim certisanni-temporibus, superflitionem elle tyranicam, ab ethnicorii superituione profectamiaut benedictiones & alias caren omas quibus ecclesia in illis y titur damnauerint, ina thema fit, Sunt autemeat fa matique on ales ad judices ecclesiallicos deterendæ, ad ques proprie fpectant, fe com diffinitum elt in pradiéto concilio & lessione, canon 12 his yerbis Si quis dixerit causas mattimoniales ugnipectake ad judices ceclefiatticos, anathema fit.,

305

107

Bhit

de Quaritur, an protessi sofini voto castitatein, & ctiam illi qui in facris, ordinibus funt runititui, polsini nistrimonii in contraheie, que d'immimilit & validum Respondeter negatine neque crim licite contratore pofficits quod fi cernal antion nien irium & irane: namita diffinitur y bi lupra, cano. g. his ver bis.

bis. Si quis dixerit clericos in fanctis ordinibus constitutos, vel regulares castitatem solemniter professo posse matrimonium contrahere contractumque alidum este non obstante lege ecclesialtica vel voto, & oppositum minitalium esse quam daninare matrimonium, posse posse mes contrahere matrimonium qui non sennut se castitatis etiam si camvoluerint habere donum, anathema sit. Cum Deusid recte petentibusno deneget, nec patiatur nossupra id quod possumus tentari.

Quæritur, an rationabiliter ecclessa prohibuerit sacerdotibus, ne matrimonium contraberent (nec enim huiusinodi prohibitio ett de iure diuino et dieit D. Thom: 2 q.88. ar ii. 80 pa tenquia orietali sacerdoti ett huita copula car nalis exoris, qua habuit priusqua ordinatetur). Etvidetur quod non, quia orientales sacerdotes, et diximus, sunt exorati stem, quia multa seandala per abrogationem huius legis vitarentur, que passim contingüt, ergo inclius es set quod quilibet sacerdos suo arbitrio relinqueretur, et ille qui vellet continenter e que re ita vineret, & qui vellet exorum ducere ea duceret. Præterea legales sacerdotes exores shabebaut.

-Ite & fortius, quia in primttiua ecclesia no solu

¥ 4

#### De Matrimonio.

simplices sacerdotes, sed etiam episcopi erant wxorati,vtpatetex Apostolo, 1.Timo.z.oportet'episcopum irreprehensibilem esse, vnius vxoris virum. Quest. grauissima estad quam respodetur magnis ex causis & sanctissime hac legem ab cocletia inductam & hactenus coferzuatain, nec vinquam erit deces ve resemdatur. -Primum pater, vbi simul adhoc vltimum ref--pondetur argumentum Nam primitiua ecclesia dum adhuc rudis ex gentibus conflituebatur, leuiora dedit præcepta, ne territi fugerent, -ne laquenin viderentur inijeere, & plus imponere oneris quam possethominu suitinerefragilitas. Ideoq: apoitoli non præcipiunt continentiæ colibatum, sed virginitatem cosulunt, rejunia non improbant. Atex corum traditioine observari docet Hierony, tum in episto. ad ·Marcella, tum in libr. de celebratione paschæ. In tenella gitur adhuc ecclesia dum ecclesiathi cus ordo initituitur propter couerforum paucitatem admillum elt facerdotibus vti matri--monio prius contracto. Roborata verò eccle--sia, hominibusquad potiora, puocatis, addictus cit ecclesiatico ordini colibatus, vt non nisi deinceps ecelebs victurus admittatur ad ordines. Hinc Ambro.in epilto.ad Ephe.c.4.ibi. Et iple dedit quoidam quidein apoitolos, sic ait. Poitquamomnibus locis ecclesiæ sunt conili-

i. 7

3::

mi-

tute & officia ordinata aliter composita res est

quain cœperat.

Rarionem autein huius mutationis assignat Hiero.cotra louinia.lib.t.c.19. Si laicus inquit & quicunq: fidelis orare non potelt nisi careat officio coiugali (1. Corio.7.) facerdoti cui fem per pro populo offereda funt facrificia, femper orandum est. Si semper oradum est, semper ca rendum matrimonio. Nam in veterelege qui ·pro populo hultias offerebant, no folumin do ·mibus suis non crant, sed purificabantur ad tE pus ab vxoribus separati, vinum & siceram no bibebanr, quæ solet libidine prouocare. Et Am bro.in.t.ad Timot.epift.c.3.ibi, diaconi fint vnius v xoris vicisfic ait. Veteribus enim ideireo concession ett Leuitis & facerdotibus vxores ad v sum haberc, quia multum tempus ociova cabant à ministerio aut sacerdotio, multitudo enim erar sacerdotum & magna copia Leuita rum, & vnulquilque certo tempore, seruiebat diumis cæremonijs secundum institutum Da uid. Hic enim. 24. classes constituit lacerdotum vt vicibus descrujrent. Vnde Abia octavá clas sem habuit, cuius vice Zacharias fungebatur sacerdotio. Lucæ i, sicut continetur in Paralipomenon lib.t.c.24.sta vt tempore quo non il los contingebat descruire altari, doinoru suatum ageret curam. At vbi tempus imminebat

#### De matrimonio.

ministerij, purificati aliquantis diebus accedobant ad templum offerre Deo. Nunc autem.7. diaconos esse oportet, aliquantos presbyteros, vtbini sint per ecclesias, & vnus in ciuitate epi scopus, ac per hoc omnes à conuentu icmina abitinere debere, quia necesse est eos quotidie præsto esse in ecclesia, nec habere dilatione vt polt conventum legitime purificetur ficut vo teres,&c. Hactenus Ambrosius. De gentilium vero sacerdotum castitate audi Hierony libr. 2.contra louinia.cap.3. epittola. 6. Antequam, inquir; religio noltra fulgeret in mundo, vnicubas semper habuisse interimatronas decuit, per illas fortunæ muliebri facra fieri folituti. Nullum sacerdotem bigamum, nullum flaminem bimaritum leges. Hierophantes quoque Athenienhum vique hodie cicutæ forbitione caltrari,& postquam impontificatum fuerint electi;viros.esse definere.

110

6. ;

Quod vero nune non expediat vt prædicta recclesia prohibitione: sacerdotes sint coniugatives: indatur. Probasur. Primo, quia matrimonij onera multa sunt, totuniqi hominem requirunt, & tenetur vxoratus vxoris siliorum & maxime doinesticorom curam non habet sidem negauit, & est insideli deterior, quunodo ergo sacerdos miles Christi vxoratus & multis sigis

lijs circunseptus puterit semper divino intedere mmitterio'2. l'imoth. 2. Nemo milirans Den implicar le negoti s secularibus, & c.l'reterca fi hæs resemdereiur lex, major effet am bitto circa beneficia ecclesialisca non solum obtinenda sed etiam multiplicanda. Nam plu ra non lusticerent multis filijs oneiato, cum tanta nune sit pro tilijs islegitimis procurandis ambitio. l'iziterea tota honenas & l'abitus clericorum periret, & vacarent veilibus pretiolis vt vxoribus placerent, corun que ca ititas non effet maior Sterum liceret eis vel vnam habere, cum ad eam visitandam plures deberent accedere, nequaquam effent vna contenu . Hinc de pearo legin us Auguni. fœminarum vero nulla in domo eius manfir,nec etiam germana,nec filiæ fratris que Deo patiter seruiebant: dicebat enim, quod & si de eis non posset oriri suspicio, ramen de alijs quæ ad eas aduentarent, posset ouri. Pia terca in elecmosynis elargiendis patres pauperum elsent multo contractiores quantine funt.

Ad illud de facerdotibus orientalibus. Refpodetur quod ex dispelatione eccles a Gracis sacerdotibus permillum ett vii matrimonio an te ordines cotracto. Schismatici enim cu elset, Yoluit pia mater eccletia vel sie in gremis sun

### De Matrimonio.

cos recipere. Caterum poit ordines facros re ceptos matrimonium contrahere nemini permillun elt, vi patet in canonibus apostoloro, cano.25. Et in concilio Neocæsariensi, cano. 1. & in cap cum olim, de clericis coniugatis. Ad atiud vero argumentum quod plura icandala facerdotum vitarentur. Responetur quod hec scandala non parit collibatus, sed abolitio amo ris & timoris Dei, libera concupi scétia, appeti tus effrænis, horror virtutis, & interdum pontificum scalforum promouentium vitio, has accidunt, qui non doctiores, non incliores, fed Hobiliores, ditiores, & argutiores in clerum eli gunt, & simpliciores quolque, (probos tamen or innocétes tanqua no idoneos) repellat, qui affmibus cognatis & amicis (quali terrenæ fo rent inilitiæ) officia largiuntur, non vtilitati consuletes egentis ecclesiæ, sed potentum, aut amicorum parere volentes iusibni. Q uodqi His deterius ett, illis donant clericatus gradum quorum fueruntaliquando obsequijs deliniti, magis plonæ comodum, quam accipietis persona attendétes. Quibus dicitur Michee 3 qui ædificatis Sion in sanguiribus & Hierufalem in iniquitate. I gitur qui squis se non continere iudicauerit, se initiare ordinibus non sinat, sed ytatur sibi admisso fornicationis remedio in matrimonio. Si aut l'acris le initiari fecerit, 12-

ctumest ei illicitum, quod prius licuisset. Et si putans le continere posse ordinatus fuerit, & postea carnalis petulantia sic efferbuerit, vt sibi ei impossibile videatur cotinere, oret Deu, & in co confidens dicat cum Apoltolo, Omnia Philip. 4 possum in eo qui me confortat. Audiatg: Chri stum dicente. Luc 11. Petite & accipietis, quærite & inuenieus, pulsate & aperietur vobis. Impossibile autein dicunt, no quia gratia Deil assistente impossibile sit, sed quia negligentia torpentes, non conantur vt fint continentes. Orent ergo huiusmodi, abstineant, iciunet, cor Pus inedie subijetat, occasiones libidinem pro uocantes tugiant,ad bona opera se conferant, & diuing fulti auxilio poterunt cotinere, quod fibi prius impossibile suspicatifuerant . Dicit enim negligens se non posse counere, no quia non poteit, ied quia non vult. Nain deliciaru affluetiam, epularum & poculorum copiam re fecare ilte non cupit, muliercularum colortia & alia concapiscentiae incetiua vitare refugit, ocium tiudio repellere negligit, iuxta Hieronymi confilium ad Rusticum monachii. Ama ltudia scripturarum, & carnis vitia nó amabis. Itaq: plerifq: l'acerdotibus non virtus continé di, led voluntas decit. vellet naq: pleriq: hominum effe boni sed non sunt, non quia effe no possunt, sed quia non volut, vt ait August. libr.

# De Matrimonio

B. depeccatorum meritis.c. 17. Nam contra na auram est corpus voluptatum sine voluptate frui reite Hiero.cotra louinia.lib 2.cap.37.cpi-stola.o. Iltis quoque dicit Chrysost. homilia in Psalmum.50. Non possum, ais, me cotinere, hoc pusillaminitatis est & negligetta tua, qui Dei pracepta contemnere manes, quan tacere.

FINIS.

Finis summæ de septem Ecclessæ my a sterijs & Sacramentis, adlaudem Dei omnipotentis.

# DE CLAVIBVS.

Hac materia tractatur in.4. dist. 18.& D. Tho. in additionibus ad tertiam partem. q.17. Claues enim in Ecclesia esse debent.

Lauis autem dicitur potestas, qua remouetur obstaculum intrandi re gnum cœlorum. Impedimentum enim totius humanæ naturæ ex pec cato primi hominis consequutum, per passionem Christi amotum est: & ideò post passionem vidit Ioan. Apoca. 4. in cœlo ostium aper tü. Sed alicui adhue quotidie manet clausum propter peccatum originale quod contraxit & propter actuale quod committit: & propter hocegemus sacramétis, & clauibus ecclesæ, in quibus esticacia passionis manet. Quia ex late re dormientis in cruce, sacramenta suxerunt, quibus ecclesia sabricatur.

Hancautem clausu potestatem apostolis co 12313 tulit Christus, ve expresse determinatur in ca pit.Firmiter-de summa Trinita.& side eatholis

Quan

32E

# De Clauibus.

Quando auté fuerit apostolis collata! Armachapus absurde errans lib. 11. de quæstionibus Armenorum.c.14.&.15.contra oinnium docto rum sententiam dicit quod Marci.3. cum dis duodecimapostolos elegit. Sed patethoc esse. fallum quia Matth 16.pro magno vni promisit Petro dicens: Dabo tibi claues regni coelorum:non ergo antea habebat, aut nihit promisit liem antequaipse eis consecrasset, sacramétuinq: constituisset potestatem dedisset consecrandi: acfi Cæsar costitueret regem aliquem superregno non costituto. Dico ergo quod in cona (Matth 26.) contulir totam potestatem ordinis: Potestatem autem jurisdictionis in fo to interiori, Ioan 20. Accipite spiritu sanctuin, quorum remiseritis peccata remittuntur eis. Potestatem autem jurisdictionis in foro, exteriori, Matth. 18. Quæcung: alligaueritis super terra.&c.Necinconuenit, quodApottolis Chri stus (porestatem excellentiæ habes ) apostolica poteltatem iurisdictionis cosummatam & perfectam contulerit ante sacerdotium. Vnde & ecclesia nunc temporis iurildictionem in fo ro exteriori dat etiain non sacerdotibus, & po testarem ordinis dat ijs quibus nondum contulit potestatem iurisdictionis.

Et nota, quod illa poteltas data in foro exrerio gi. Matth. 18. (Ibi enim fundant scholastici au-

thoritatem excomunicandi. Et Hierony, ibide, & Augusti libr. 1. contra aduerfarium legis & prophetarum.c.17.) Aduertendum inqua, quod hac potestas excommunicandi potest dici cla uis regni colorum, si regnum ecolorum capiatur pro ecclesia militante, Augusti. loco citato, & super loan. tracta. 50. & habetur. 24. q. 1. cap. quodcunq: . Si autem regnum colorum capiatur pro ecclesia triumphante, potest dici clauis indirecte & secundario. Nam quatemis excom municatio excludità sacramettis quibus regnu colorum aperitur potest dici quod claudit regnum colorum. Quatemis verò absolutio ab ex comunicatione, admittitad sacramenta, exconsonamenta exconsonamenta exconsonamenta.

Sedvtrum omnes apostoli habuerit claues. Sedvtrum omnes apostoli habuerit claues. Et videtur quod non. Quia Matth. 26. soli Petrosunt promisse. Respod cum Cuieta libr. de primatu Romane ecclesiæ, cap. 5. & .6. quod siane dubio omnes Apostoli à Christo & non à Petrosuscepersit claues. Patetin cap. sirmiter. de summa Trinitate & side catholica. Ettam habetur in cap. Loquitur. 24, q. 1. & ex Hiero. lib. 1. contra souinianum. Petro autem collatæ sunt claues, so. 21. sibi, pasce oues meas. Eadem enim potestas requiritur ad pascendas oues Christi, & ad aperiendum vel claudendum regnum colorum. Nam quando Christus vinus erat & prosens

#### De Clauibus.

sens, non egebat vicario: consentaneum estergo ve post resurrectionem eum inclitueric: & non videtur vbi nam hoc secerit nisi soa. v sti-

316

Dico præterea, quod sicut peculiariter claues Petro comilla funt. Matth. 16. fic Ioan. vlt. aliqua peculiaris potestas dara est l'etro præter ceteros:potestas enim Petri in duobus ma xime excessit poteitatem aliorum apostolori. Primum, quia Petri potellas etiam fe extendit supraipsos apostolos. Nam ve arguit Innocét. de maioritate & obedientia, capi. 6. qui dixit, l'asce oues meas, non distingués inter has oues L'alias, alienum à suo demonstrat ouili, qui Petrum palterem non recognosceret. Quo codem argumento, viitur Bonifacius octauus in extrauagonti, vnam sanctam. Secundo excellebat in hoc, quodd potettas Petri erat ordi paria in vniuerluni orbem, aliorum veio apo itolorum erat extraordinaria ex priuslegio pe culiari. Vnde factum eit, vt successores Petri successerint in vniuerfa potellate respectu on muin ouium Christi. Successores vero apostolorum non successerunt apostolis in potestare extraordinaria. Imò crediderim omnem poreitatem episcoporum (qui suntapostolorum successores) à Petro & successoribus Romanis pontificibus esse derinatamita quod successor L'etri est immediato vicarius Christi, & à Chris fto

Ro accepit potestaté, vt diffinitur in coci. Flo ret. & in coci. Cottat fels. 8. fed fucceffores apo ltolorii,nec susceperiit potestate ab ipsis apostolis, nec à Christo immediate, sed mediate à Romano pontifice. Et sic intelligo decretú Leo nis Papæ 19. dist. c. ita dis. Eode modo dico, cla ues Petri in duobus differre à claulby apostolo ru.Primo vniuersalitate:accepit enimadaperiendum, non huic aut illi, sed omnibus fidelib? nullo excepto. Secundo, quia sic eas accepis:vr ab eo accipiát o es quiciiq: claues habuerint. Ná quod apoitoli no accepei ità Petro, suit ex pe culiari prinilegio, quo & Paulus gleriabatur, Potestare apostolica no ab hominibus accepi-Et quauis in cap. Firmiter, dicatur Christum contulisse clauem apostolis, & corum succesforibus dico quod non est eadem ratio de apo itolis & successoribus apostolorum. Quia an Postoli ex priuilegio immediare à Christo acceperunt potestatem ligandi atque soluendi, etiam in totum orbe, quod male Turrecremata negat. Sed successores apostolorum, cum mani felte ordinetur ab hominib, potestate ordinis, non immediate à Deo accipiut:potestatem autemiurisdictionis accipiunt à Romano Pontifice immediate. Sed nihilominus Christus con fert claues successoribus: licet per medios min 1 x 2 thros

#### De Clauibus.

stros. Quemadmodum idem ipse est qui tollit peccata mudi: licet p ministros sacramentoru.

Sed vnde coftat claues l'etro & cæterisapo stolis concessas nuncin ecclesia permanere, cu non mancat potestasfaciedi miracula quæ apo stolis est collatz, nec baptizandi in nomine lein Christi, quod apostoli fecersit! Respondeo, constat potestatem istam viuentibus aposto. lisad aliosesse derivatam. Patet hoc Actuum 20. Attendite vobis & vniuerfo gregi, &c. Et. 1. ad Timotheum.4.& ad Titum.1. Secundo dico fecundum fidem catholicam tenendum effe, cla ues apottolis cocessas, nune in ecclesia perfeue gare. Paterex cap. Firmiter. Et ex ecclefie confuetudine,quæ elt columna & firmamétum ve ritatis. Et Matth. vlti. Ecce ego vobiscum sum vsquad consummationem seculi. Petro enim non funt datæ claucs propter ipfum, fed propter ecclesia. Quare perseuerante ecclesia, pote Ras data l'etro debuit perseuerare. Et sic intel ligatis decretuin Augusti.24.q.1.c. quodeung: Viide & patet quare dicantur claues ecclesia, quia scilicet propter ecclesiam apostolis & suc cefforibus data funt, Claues autem coclesia ap pellari frequenti simum est: vtapud Augustinum libro primo d'doctrina chrittianajcap.18. refertur.

Clauis autem est potestas ligandi atq: solud

di,qua ecclesiatticus iudex dignos recipere, indignos excludere debet à regno: vt dicit Magi iter sententiarum 4.d.t8.& glossa ex Hicrony. Matth.16. Er comprobatur a Ioan, papa. 21. in extrauag. Quia quoruda. de verboru significa tione. Etaduerte regnii colorii multipliciter capi, Primo pro sacra scriptura,vt Matt.21. Au fereturà vobis regnum Dei, &c. Secudo pro ce elesia militate, vt Matth. 13. Simile est regnum celora thesauro abscodito in agro, Scc. Et Mat. 25. Simile eit regnum colorii decem virginib? &c. Tertio vtetiam includat duplice statu, scilicet militatem, & trinphatem: vt Matth. 5. Bea ti qui persecutione patiuntur propter iustină, &c.quia ipforu eltregnu colorum. & nili abudauerit sustitiavestra, &c. no intrabitis in regnum colorum. Aperire afft regnum colorum sotingit dupliciter. Vno modo ex autoritate & Poteitate, vt papa cum explicat locum scriptu re, diffiniedo verum sensum. Ité cum sacerdos ex orficio baptizat. Secundo modo no ex auto ritate, sed per simplex ministerium, laicus qui baptiaat in necessitate, & vir doctus qui aperit locumabditum sacrarum literarum, aut qui do cet qua via ad regnum colorum perueniedum sit. Dicendum ergo, clauem esse potestaté aperiendi & claudedi regnum celorum, fi fit plena ria potettas, quo modo cunq i accipiatur regnu

# De Clauibis.

ecelorii. Ethanc promisit Deus Petro, caq; vti tur pontifex quando diffinit aliquid secundi fide tenendi, vel dispensat in voto, vel relaxat iuramentum:id enim ellaperire regnum colo rum ex autoritate & potestate. Secundo dico, quod præcipuus actus clauium eft ligare & fol uere, & sic per cum diffinitur, sicut diffinitur humanus intellectus per discursum, & poten-

tia visiua per visionem coloris.

Sed quæritur, v trum sit idem clauis cu charaftere. D. Tho.4.d.18.dicit quod fic. Contrarium dicit Scotus.d.19.q.1.& Marfil 4.q.12, articul.2. Sed diffinguendum est de claue ordinis & de claue jurisdictionis: vtraq; enim requiritur ad aperiendum regnum colorum. Clauis jurisdictionis no est idem cum charactere. Cla uis autem ordinis idem est cum charactere facerdotali. Character enim est potestas sacerdo talis, quæ datur sacerdoti ad consecrandum. Datur etiam eidem ad absoluendum à peccatis:ita quod inde habethomo potestatem absoluendi, vnde habet quod sit sacerdos. Est er. go vna poteitas quæ ad duos actus se extendit, scilicet consecrandi & absoluédi. Quemadmo dum eadem potentia est qua simplicia intelligimus,& qua discurrimus.

Quia vero actus elauium requirit idoneita temin coin quem exercetur, quis per clauem

320

recipit iudex ecclesialticus dignos, & excludit indignos. Ideò indiget iudicio discretionis, & ad explendum actum oportet ve habeat jurildictionem. Vnde ponitur duplex clauis, scientiæ scilicet & jurisdictionis. Et scientia quæ elt habitus non est clauis, sed autoritas scientiæ actum exercendi. Comuniter etiam doctores Ponunt clauem ordinis, & clauem surisdictionis. Que dillinctio necessaria elt, si potestatem excommunicandi & absoluendi ab excomunicatione, ad claues dicimus pertinere cum diuo

Augusti.

Potettas clavium se extendit ad remisioné culpæ. Nam licet Deus remittat per se culpain, Virtute tamen cius sacerdos agit instrumentaliter, vt interumentu animatii, na alias ad remit fionem culpæ non exigeretur votu recipiendi eifedi clauis. Vide Caie.in opuscu.27. questio nii. &. q 12 de effectu absolutionis. Et Adrianu 9.2.de clauibus. Et Thomam Vualdelem lib.de sacrametis, à cap. 143. v sque ad. 146. inclusiue. Extédit etia se potestas clauium ad remissione pone eterne, quod fit quado remittitur culpa: & etià teporalis,in eo qui cum cotritione acce dit. Nam sicut applicatur nobis in sacramento meritum passionis Christiad remissionem cul Pæ, ita quoque eius satisfactio ad remissione Pa imiremittere enim huiusenodi ponam, per linct

#### De Clauibus.

tinetad remissione peccati Et quauis D. Thovideatur dicere, quod claues remittunt pomam proportionabiliter ad peccata (vtfi peccatum est paruum, parua pona remittitur, si magnii, multum pænæ, sednő tota: quia alias frultra imponeretur satisfactio.) Tu tamé tene, claucs tâtum pænæ remittere cæteris paribus cii pec catumeit paruum, quantum fi effet magnum. . Quia sacramerum æqualiter se habet, & dispo . sitio est equalis. Nihilominus habita ratione co tritionis, confessor debet intungere satisfactio. nem. Quia nescit; an tota poena remissa sit. Et quod pomitetia no sit moderanda secundum quantitatem peccati, sed secundum contritionem posnitentis, patetex Innocen.c. 8 de poeni tentijs & remissionibus.

Potest autem sacerdos ligare ad pœus. Scotus dist. 18. & 19 assert nullum pœnitente obligari ad acceptadum pœnitetiam qua miungit sacerdos. Idé Gabri. d. 16. q. 2. Q uia ad satisfactioné pro pæna duo sunt remedia, alterum in hac vita, alterum in purgatorio: ergo pænités poterit suo cedere fauori. Q uia ex misericordia Dei satissactio presens acceptatur pro sur ra pæna. Secundo dicit quod si pænités acceptet pænitériam iniunctam, tenetur illam imple re sub mortali: quod ramen videtur irrationabile, Nam sisacetdos no potest obligare ad mortale.

tale, mez acceptatio non inducit peccati mortalis obligationem:non enim volo implere po nitentiam iniunctam, nisi co modo quo sacerdos obligare pot. Propterea Cajeta, q. z. de latis factione ad.2 tenet contrarium, quod non tene tur acceptare pointentiam, nec acceptatá sub mortali adiplere.D. Tho. hic no dicit, an teneatur, sed quod sacerdos ligar: nec dicitan ad mor tale vel veniale. Sed ditt. 26 in expositione textus dicit, quod elt præceptum de latisfactione. Et ita tenet Sylue.verb.Cofessio.1 6.26.Er 112 tenendum elt, quod est præceptum obligas ad mortale, si penitentia iniun eta sit rationabilis. Probatur, quia ell facrilegium volutarie relinquere sacrametum impertectum. Item in foro contentioso iudex habet potestatem imponen di pana, pro delicto quam reus subire tenetur, ergo & iudex ecclesialticus in foro coscientiæ. Item in cap.oinnis v triufq: fexus, de panitet. & remissaniuncta ponitentia proviribus studeat adimplere.Item suadetur ex cap.vlti.de maledicis. Vide de hoc supra in materia de satisfactione.q.209.

Est autein sacerdoti prudétia necessaria ad ponitetibus imponédum ponitentia. Si seiret quanto pono sit debitor ponitens, cum sit iudex, tenetur oqualein imponere. Sed in ponité tio iniunctione multa debent pésari ve habe-

323

INC

turin cap. 8. de pænteti. Nihilominus arbitriti facerdoris, mon debet este aut seuerum, aut remissium videnturen imridiculæ pænitetiæ hus iustemporis. Sed in tribus casibus heet pænitentiam leué ini sigere. Primo in articulo mortis, & vbicunqi penitens est impotés ad penitetiam grauem implendam. Secundo quando indulgentia conceditur penitenti ex rationabili causa illa enim habetur loco satisfactionis. Secus quando indulgentia est indiscreta: vt habetur, c. 16 de peniten. Tertio si appareat magna contritio, & peccatum no suitadeò graue. His adderem etiam, cum penitens est tam imbecilla nimo, vt per grauem penitentiam scandalizetur.

324

Sed an vnus consessor possit mutare pententiam iniunctam ab alio consessor ? Reipo quo d si peniretia suit irrationabilis, penites no tenetur eam implere, nec habet opus commutatione. Si autem penitetia erat rationabilis, sed sit dura peniteti, non potelt commutari nisi à superiori. Quia par in parein no habet potesta tem. E; ita intelligo decretum Vrbani papæ de penitentia. d. 6. c. vlt. placuit v t deinceps nulli sacerdoti liceat quemlibet comissium alteri sacerdoti ad penitentiam suscipere, sinceius con sensu cui prius se commissi, nist pro ignorantia ilius cui penitens coressus est. Sed vide de hoc

supra in materia de satisfactione.q.211.

Sacerdotes legales non habebant claues. Quia illius sacerdotij potestas non extendebat ad cælestia, sed ad cælestium figuras. Et in hoc Præfertur facerdorium Christi legali facerdotio, per hoc, quod Christus assistes pontifex fu turorii bonorum, ad tabernaculum cæleste introducit,&c.Illi ergo facerdotes non habuerüt claues, sed in eis clauiñ figura præcessit. Christus ant habuit clauf autoritatiue in quantum Deus, excelletiæ in quantii homo: habuit enim potettatem aperiedi,& claudendi regnii cæloru. Soli verò sacerdotes ordinati ab ecclesia, ha bet claues ordinis, & potestatem absoluendi à peccatis in foro pænitentiæ.Hæc conclusio ha betur in concil. Florenti. Etiam in materia de ordine latius oftendimus contra hæreticos. Clauem autem inrisdictionis (quæ non dire. ête se extendit ad ipsum cælum, sed mediante militante ecclesia) non sacerdotes habere pos sunt.vt Archidiaco. & clecti. Lege quartum ar gumentum.D. Tho in additioni, ad tertia partem.q.19 art 3. Vnde nota, quod fæminæ nulla poteitatem spiritualem habent. Vnde de legibus & præceptis earii debet iudicari, id quod de legibus matrisfamilias in domestica guber natione, Nam si materia est grauis & praceplum

die lais

L

ptum necessarium ad conservationem boni co munis, obliga zit præceptum Abbatisse ad pec catum mortale. Sin auté materia no cit graus. quanuisipsa velit obligare ad mortale lex eius & præceptum non obligat ad mortale. Verum elt, quod cum ex voto obedientiæ monachæ teneatur suæ superiori obedire, forsitan cu exi geret obedientiam à subditis, etia in re non admodum graui, si subditæ violant ohedientiam, votum faum videntur infringere. Sed hoc mihi certum no est. Illud verò primo loco difinitum est mihi certissimum. Vnde perperam mo nachas initituunt, qui absolute docent præcep ta suarum superiorum non obligare cas ad pec catum mortale, Quemedmodum si quis doce ret leges principum fæminaranullas ad in t tale obligare. Sed verum est non habere poteitatem obligandi in ordine ad finem supernaturalem, hoc enim pertinet ad vsum clauium.

Mali sacerdotes vsum habent clauit, iniquitas cuim ministri non tollic liberalitatem domi ni, sed sacerdos est solum minister, ergo no potett sua malitia donum à Deo transmissum per eum nobis auferre. Præterea, nullus potest icire de alio, an sit in statu salutis: si ergo nullus posser vit clauibus in absoluédo nisse existens in gratia, nullus se sciret absolutum, quod est inco ueniens. Hæresis suit Vuicleph. condénata in

concil-

concil. Costant. sessio. 8.8, 15. quod mali sacredotes priuaturi urisdictione, quæ etia manisetto ecclesiæ vsu codenatur. Sed cotra videturid quod habetur. 24. q.1 cap. audiuinus, & .1. q E. cap. etiam corde. sed loquitur de diviso ab ecclesia, vs patet legeti. Ett etia argumetum cap. temissione. 1. q. 1. & de coser d. 4. c. quomodo, ex August. sed loquitur de sanctis, vel bonis ca tholicis, vel de publicis peccatoribus qui no to

lerantur.

Schismatici, hæretici, excomunicati, degradati,v fum clauium nó habétiquia priuatur fub ditis,in quos potestate quam habet exerceat. Si cut nec possent colecrare no habetes pané, nec baptizare si non habeant aquá. Illi ergo qui pri vati lunt, non possunt v sum clauiu l:abere. Sed nota quod in concil Costan.statutum est, no te neri fideles vitare excomunicatos, nisi sint nominatim excomunicati, vel manifetti percusso res elericoru. Vnde fit ve non omnes excomuni cati & suspensi priuati sint iutisdictione, illi vi delicet qui tolerantur, & quos cuitare non debent. Tempore autem D. Tho. nondumid fuerat constitutum. Peccattame illi administratites lacrameta: quia cocilium dicit hancrelaxa tionemin nullo excomunicatis debere suffia-Bari: Hoc tamen intellige cum grano salis, peccat enim si est in mora petedæ absolutionis.lte.

3:7

quan

#### De Clauibus.

quando licite potest se excusare ab administratione sacrametorum. At quando tenetur administrare sacramenta petenti, non peccat ad-

ministrando: aliàs esset perplexus.

928

Sed nunquid in mortis articulo huiusmodi poterunt absoluere? D. Tho. hic in additioni. bus,q 19.ar.6.nullum cafum excipit. Sed fupra q.8.generaliter dixit in articulo mortis queinli, betsacerdotéabsoluere posse, Sed 3 p.q. 82. artis 7.ad.2.dicit quod folus baptifinius permittitur elle ratus hæreticis,& schismaticis in artic.necessitatis. In nullo autem casu possunt consecrare, velaliud sacramentum conferre. Et idé hac quæs.ar.5.3. Et est comunis opinio. Sed Pa luda.d.25.q-1 circa finem tenet quod in articulo mortis licitum estab hæretico recipere pænitentia:quia elt sacrametum necessitatis sicut baptisinus, Idem Sylue, verbo, Confessor.1.5, vitimo.Et Maior.d.17.Et gloff. de sponsal, c.11. Et re vera, de excommunicatis catholicis non dubito, quin in arti. mortis possint sacramentum pænitentiæ ministrare. Non enim video cautam quare fideles in artic, mortis præsento sacerdote catholico priventur sacramento necessario exiure diuino. Nec esset minus intolerabile prohibere absolutionem in articul. mor tis, quam reservare casus:præsertim cum com; muniter homines habe at attrition ?. Item lices

vtrunque est in diumo præcepto, & sacramen tum necessiratis. Item c.quod non est, de regulis iuris, dicitur, quod nececssitas non habet legem. Et idem mihi probable est de hæretico; à quo periculum non timetur, & qui non errat in articulo sacraméti pænitentiæ, præsettim si de iure diumo quilibet sacerdos habeat autoritatem in articulmort. Non valet, quod afferti solet in contrarium de Hermegil.ex 24.q. 1.cap. vlti. tum quia ibi loquitur de communio me quæ non est sacramentum necessitatis, tum quia id secitne sacert Arriano episcopo: que pater ob id destinarat.

Sacerdos autem no potest vti claue in queli bet, sed in eostatum qui ei in sortem venerinti nus in necessitatis articulo, vbi nemmi sacramenta sunt deneganda. Hác opinione D. Tho. probabiliorem sacit Martinus. 5. qui in conci. Costat. circa sine, interreliquas interrogatiões ponit hác, vtrum credat autorirate iurisdictionis papa & episcopi esse maiore in soluendo, ligandoq; authoritate simplicis sacerdotis, etia habentis curam animarum. Proprius verò sacerdos in aliquibus casibus non debet absoluere sibi subditis, sed remittere ad superiore. Pri mus, quado est solenis pænitetias poneda, quia eius proprius minister est episcopus. Sed 12m

329

hæc

#### De Clauibus.

hecponitentia recessit ab vsu Secundus de ex cominunicatis, quando inferior sacerdos non potestabsoluere. Tertius, quando inuent irregularitatem cotractam, pro cuius dispensatione debet ad superiorem remittere. Quartus de incendiarijs. Quintus quando est consuetudo in aliquo episcopatu quod enormia crimina ad terroremseruanturepiscopo. Et nota solutionemad primum in additio.q.20.ar.3.in qua di-cit, quod facerdos non debet audire confessionem muljeris cii qua peccauerit, sed debet ad alium mittere, nec illa debet ei confiteri, sed pe tere licentism ad alium eundi. vel ad superiorem recurrere, fi ille licentiam denegaret, tum propter periculum, tum quia est minor verccundia: sitamen absolueret, absoluta esset. Et quod Augusti.dicit, Nullus officio sacerdotis vtidebet nisiimmunis ab illis sit quæ in alijs iudicat. Dicit D. Tho. intelligendum secudum congruitatem, & non secundum necessitatem sacramenti. Ethee de clauibus dicta sufficiant,

# SEQUITUR VLTI-

# mus de excommunicatione tractatus.

De excommunicatione tractatur in 4. d. 18. & à S. Thom.ibi. & in additionibus, quæst. 21. Nos breuiter absoluemus hune tractatum quatuor punctis.

¶Primo dicemus quid sit excommunicatio, &

quæ causæillius.

Secundo de casibus in quibus potest homo peccare, ex hoc solii quod est excomunicaty. Tertio de co qui potest excomunicare.

M Quarto & vltimo dicemus de excemunicatione ininori, quid sit, quæ causæ eius, & Quis possitab ca absolucre.

ofeparatio à comunione ecclesse quo deparatio à comunione ecclesse quo des pad fructum & suffragia generalia: & est dissinitio excomunicationis maioris. Pro cuius intelligentia est notandii, quod excomunicatio non est peccatum, nam quodsi bet peccatum (etiam veniale) est maius malum quam excomunicatio, sed est pœna: pæna aŭt est priuatio alicuius boni, & sic excomunicatio

# De excommu.

est privatio coieationis ecclesiæ, quæ quiden e.t quoddabonum. Secundo nora, quod inter Christianos sunt quatuor gradus coicationis. Primus ett comunicatio humana que ciia innenitur inter infideles, ficut comedere fimul, colloqui,tractare: & hac communio non est p priendeli, led convenit eis quatenus cives, & politici funt. Secudus est comunicatio qua cofiltitin hoc quod elt fimul conuenire in ecclefia ad adoradum, ad recipiondii facrameta, ad electionem canomedactiva & passuain, & ad audiendum diuma officia. Terrius est communicatio bonordin & suffragiorum quæ ex inte tione ecclesia applicatur, seu offerentur, pro omnibus Chrittianis. Quartus est communicare, seu habere parte in ponis & meritis alioru fidelium, quæ titulo charitatis applicatur ommbus extitentibus in gratia: fectindum illud pfalm 118. Particeps ego fum ommum timentium te,& cuitodiennum madata tua. His supposicis sit prima propositio. Excommunicatio non privat quarta communicatione. Probatus quia illa communicatio fundatur in charitate, charitatem autem non expellit nife peccatumi sed excomunicatio non ell peccatuin, vi dixi: unstergo. Secuda propositio: Excommunicano privat hamine reliquis tribus communical nonious. Vnde folet abalijs diffihiri (& bene) excommunicatio est privatio à quacunquicita com nunicatione fidelium. Cofule Cajetanum quodliber.2.q 12. Et nota antiquam consuctudi nem ecclesia in excommunicatione, quod gra datim fideles communicatione prinabantur. Le forte tot erant'genera excommunicationu, quor genera communionum. Vnde Sylue, tria genera ponit verbo, excommunicatio.t. §.1. Ali Juando enim prinabantur sola communione cicharittia, qua antonomatice communio di vitar-ve trad. Dionyside ecclesia, hierar. cap 3. & ultendit Yualde, libr. de sacramentis, eap. 95. Et de hae intelligo decretum loanis papæ. ;. 94.cap. Engeltrudain. Aliquando priuabantur Christi sideles ecclesianico conuentu ad Officia divina audienda, vel ab oranone communi: quæ omnes poterant appellari minores excominunicationes, & cas videre licet.5. quæitro z.cap.præsenti. Et.11.9.3. cap. ad mensam. Et in concilio Niceno, cap. it. 8c. 12. Et Chry 10-Ito.homil.17 in Martheum eirea finem.

Aliquando fideles priuabantur omni commu mone, quasi præcisi ab ecclesiastico corpote: & hanc veteres appellabant anathema, qua voce Iudæi extremam detestationem significare solebant, teste Hierony, super primo cap epistolæ ad Galatas. Nos hae tempestate duas tantum excommunicationes nou inus, in s

Boten

# De excomu.

nore, qua quis privatur comunione passiva sacrametorum omnium: maiore qua etia privatur alijs sidelium communicationib, vt habes

de clerico excomunicato cap. vlti.

33 L

332

Quæritur, vbi habetur in facra scriptura, quod ecclesia possit hac pæna puniri? Respod. quod excomunicatio fundatur in authoritate l'auli.1. Corin.5. Iam iudicaus v t præsens trade re huiusmods homine satanæ in interitu carnis.Etrevera intelligitur, quod tulit in eu sententiam excomunicationis.vt S. Tho. exponit. Ité fundatur in authoritate.i.loã.5.Elt peccatú ad morte, non pro illo dico vt roget quis. Qui quidé locus licet multipliciter intelligatur, videtur quod sensus legitimus & literalis sit ille de quo dicitur. Si ecclesiá non audierit, sit tibi vt ethnicus & publicanus. Ité ad Titum. 3. Hæ: reticum homine post prima & secundain mo nitione deuita. Qué locum adducit S. Tho. 20 hoc propusită.2.d.42. & quæstionibo de malo, 9.3.ar.15.3. & ita videtur exponere, & forte illa elt expositio literalis, & Matt. 18. Si ecclesiá no audierit, sit tibi tanqua ethnicus & publicanus.

Quaritur, quo modo intelligatur quod excomunicatio prinatareceptione facrametorii an fitienfus quod faciat carillicită, ita videlicet quodno potelt excomunicatus facramentii iul cipere finchoc quod peccetitame fi defacto ful

cipiat,

cipiat, verum suscipiat sacramétum. Velan sit lensus quod no potett fine peccato suscipere, nec si de facto suscipiat, tenet sacramétum: ita quod vitrahoc quod peccat, sacramentum est nullii: Hecquestio est vna de vtilioribus & dif ficilioribus totius huius materiæ. Et tota difficultas est de sacraméto ponitétio, vtrii sit nullum per hoc quod sumitur ab excomunicato. Pro cuius intelligetia est in primis notandum, quod excomunicatio non habet ex jure diuino Priuarc à receptione sacramétorii,nec à partici Patione sacrificiorii ecclesiæ. Ná de sure divino nullus est excomunicatus:licet veniat excoinu nicadus ab ecclesia, secundii eius placitum & li mitatione. Secundo nota, quod in potestate co clesiæ est, facere quod sacramentum pænitétie & facramentum matrimonij fit nullum, v bi iul ciperetur ab excómunicato, etia innincibiliter ignorate se esse excomunicatum Quod th non Posset ecclesia facere de alijs sacramentis im-Primentibus characterem: quia habet determi. nată materia de iure diuino, quæ no potelt sub tralii,nec mutari. Hoc inpposito dico, quod dehae re funt dinerfæ fentetiæ: licet omnes cone niarinhoc, quod si excomunicat? scies vel vin cibiliter ignorás se eise excomunicatum, susci-Plat aliquod sacramétum, peccat mortaliter, & est sacrilegy. Si verò accedat bona side cii 1810

# De excomu.

rătia inuincibili iuris vel facti, excufatur à mor tali, & de hoc non est dubiu Sed loquedo de an nullatione, quidă dicunt quod fiexcemn unica tus ettă inumcibiliter ignorăs fe effe excon mu picati, accedat ad facrametum pomitina &ab folwatur, nullum omnino facramenium fulcipit. Probat, quia excommunicatio tollit must dictionem, ita quod excommunicatus nullus ett subditus: sed nutlus sacerdos potest absolne re non lubditum, ergo. L'atet confequêtia, qui licerignoratia exculer à peccato, tamé non po reit sacere, quod fit validum id quod effet sritum fi heret cum felentia oppofita. Et hincelle quod v sus ecclesia habet, quod ante absolutio. ne à peccatis premittatur absolutio ab excemu nicatione, ne annulletur facrameium Securda, alij diciit quod fi excommunicams accedat ad facramentum pomitétia cum ignoratia intuit cibili que excufei illum à facrilegio, verom ful cipit faci sir entum,nec tenetur amplius coi fiteri de illis peccatis, sed quarere absolutionem ab excommunicatione, & interim non mifcere sedumis. Fiec senteria est Caiera in sun mas verb.Impedimenta absolutionis. Et Palud 4. d.18.9 4 Adria.q.2.de cor fessione, circa facin. Probat, quia licer absolutio sacrametalis situe repre labita excommunicato, nullo tamen sure est urita,si de facto suscipiatur,nec v sus co cleclesiæ habet contrarium, & qui hoc cogitant decipiuntur, ergo. Item alia facrameta non annullantur per hoc quod suscipiantur ab excomunicato, ergo nec hoc: nam detis vnde habea tis contrarium. Item quia alias iniulta effet fen tentia ecclesiæ, si vellet ignorantiam inuincibi lem condemnare. Si quis autem excommunicatus per ignorantiam vincibilem, accedat ad facramentum puntentiz, dummodo confitea tur fictionem, vere suscipit sacramentum, & re cedente fictione consequitur effectum. Hanc folus Caieta tenet expresse. Et probatur, quia panæ non funt ampliandæ, fed potius reftrmgendæ,vt patet de reguliuris,in.6.reg.15.8.49. Item eodem iure excluditur excommunicatus à participatione sacramenti matrimonij, & sa cramenti absolutionis: sed ecclesia prohibens excommunicato matrimonium, non irritat illud, sed si fiat tenet, v t patet extra de eo qui duxit cam quam pollnit per adulterium,capi.6 & de matrimonijs contractis cotra interdictum ecclesia,cap.2.vnde ergo disermen in verbis cisdem generalibus? Si autem quis celebraue rit pro excommunicato, & applicuerit ei faerificium, fine innincibiliter fine vincibiliter ignoretexcomunicationem, applicatio facta te net. Prohibetur enim Christiani comunicare, non tamen inualidatur excommunicatio.

Y4

3 3 3

Quæritur,vtrum annulletur facramentum perhoc quod coferturab excomunicato? Refpod.& sit prima ppositio.Si sacerdos excomu nicatus quacunq; excomunicatione, etiá propter notoriam clerici percussionem, tenet coser re quodeung; sacramentum, excepto sacramen to ponitentia, verum sacrametum cofert, qua uispeccet. Nec de hoc est dubium, siue faciat scienter, sue ignorater, & ta vbi toleratur qua vbi no toleratur. Secunda, Loquendo de facramento panitetia; fi facerdos fit excomunicat? nonnominatim, aut propter notoriam clerici percussionem,& tentetabsoluere,verum sacra mentum confert. Ita determinatur in extrauagati concil. Constati ante quod nullus excoica tus poterat conferre sacramentii pomitentia. Ethæcsecunda propositio intelligenda est ve prima, videlicet ra vbi talis sacerdos toleratur ab ecclesia quam vbi non toleratur,& tā vbi cri me propter quod est excéicatus est secretum, qua vbi est publicum. Tertia, si sacerdos sit ex-comunicatus nominati, aut propter notoriain clerici percussione, & cum hoc toleratur abic clesia, verum sacramentum ponitentie cofert, si de facto coferar illud Patet, quia licer in surc nihil fit de hoc cautum, tamen non eit credendum, quod ccclesia tolerareteum in publica ad minitratione facramentorii,& cum hoc vellet quod

tale,

quod facta per ipfum effent irrita: plecto effet intolerabilis error. Quarta, fi facerdos fit excomunicatus nominatim, aut propter notoriam elerici percufsione, & cum no toleretur ab ecclefia, fi tentetabfoluere, nullum omnino confert facramentum. Patet, quia ilta feruatur ante concil Constat. & ibi relinquitur ita feruandum perpetuis temporibus quoad illa duo genera excommunicarorum, ergo. Item, quià talis nulla omnino haber iuri solicitione, ergo.

Queritur, de causa excomunicationis an sit peccatum mortale! Quæstio hæc pot dupliciter intelligi. Primo de jure.i.vtrum no debeat ecclesia excoicare,nisi propter mortale. Secundo de facto, an si excomunicet propter veniale vel aliud factum quod non fit peccatum, exco municatio teneat. In primo sentu comunis opi nio est, quod nullus porest iure excomunicari, nisi propter mortale. Patet ex verbis dhi Matthæi.18.vbi traditafuit porettas excomunican di, li precauerit in te frater tuus, & c. Clarif ett quod de venialibus non requiritur illa diligélia. Ité ex concil. Meldenfi is q.3. cap. nemo. Et. hoc tenendum est pro certo liceraliquando vi derim oppositum desendi. Secundo dico, quod licet excomunicatio possitiure siert pro quoli bet mortali, quia finis ipfius cit falus Chi itiani, vr patet. 1. Corit. 5. quá tollir quodlibet mor-

tale, tamë non debet ferri nisi pro granissimis criminibus, de quibus aliter non speratur sanitas. Patet, quia est vltima medicina ecclesialti ca, Senocet plusqua sigladijs feriretur v taji Au gustin Ité,quia excommunicatio no debet ser ri quousqi peccator non audiat ecclesiam. Item quia l'aul' non meminit excommunicationis. mili propter incellum, cum tamen effent plura alia crimina, Vnde patet, quod pro temporali damno non potest ferri excommunicatio, nisi fit nimis graue. Et quidem judices pessime faciunt, & grauiter peccant concedendo excommunicationes pro rebus leuibus, por las vuas, mançanas,&c. Et est vna de pessimis consuetudinibus quorundam ministrorum ecclesiaifica potestate abutentium, quæ omnia iam corrupta funt. Et anathematis nomen, quo audito majores nostri tremebant, rrisseni nostris temporibus expositum est Et egocredo, quod illæ excammunicationes non obligant, nili pre fumatur esse mortale id pro quo feruntur: non enim de hoc dubito.

Sed vtrum tratim, quod homo peccar mortaliter, possit excommunicari? Resp. quod no, quousquist contumax & rebellis ecclesia. Pater Matt. 18 Si peccaucrit in te tratei tuus, corripe eum, adhibe tecum, die ecclesia (& virino venit excommunicatio) se tibi quasi ctini-

eus.Idem conitat ex paulo, Hæreticum hominem poli primain & fecundam admonitione deutta. Vnde de jure nullus potest excommunicari, niti præcedat trina admonitio: vt pater in cap. sacrosancta, de senten. eucommunicati. Trina tamenadmonitio ro est de essentia excommunicationis:vt bene notat Palud.d.is. in. 4 & Durand.ibidem, & Gloffa in cap. prædicto. & incap, flatuimus. Nec hoc est contra eusgehum,namin eusgelio offeditur orde iu ris,nontamen dicitur, quod ille elt necessaries. : Verum cit quod non expedicaliter fieri quam in euagelio expressum est. Nihilominus si quis femel admonitus excommunicaretur pro trog tali, excommunicatio effet valida. Non dubito tamen quin admonitio sit de essenia excenimunicationis: jea quod fi quis excommunicaro ur antequá effet admonitus, excemmunicano non teneret. Contra hoc poteit fieri vnum argumentum, quia incurrentes excommunicatio nes latas in iure, no admonétur prius, vt patet de incediaris, de perculientos clericerum, &c. qui quidem ipfo facto incurrit in fentetiam, cr ge. Reip. & rales iam inneadmonitiabecele has de alege Christi prohibëre talia crin.ina,& ilia en fufficies admonino.

Quaritur, virum execumunicatio iniu fla fit valida, vel virum habeat alique effection?

Nota quod excomunicatio, sicut & quælibetalia sentetia, dupliciter potett esse iniutta. Primo quia ipso iure cit nulla:vt si aliquis excomunicet non subditum, talis cotinet intolerabile errorem,& nullum effectum habet, tain foro ex teriori, quam in interiori. Ita dicitur extra, de fentent excommu. c. per tuas, & c. Statuimus, in.6 cod.titu. Secudo dicitur excomunicatio in iusta ex parte iudicis, quia videlicet male iudicauit,quacunq: ex caufa id fiat, fiue ex odio, siue ex delectu probationis, sue ex ignoratia: ta-, listamen non elt ipso iure irrita. Et de hac est nottra disputatio modo verum liget Est quæstio nimis grauis, & de qua sunt diversæ lente tiæ. Caicta.2.2. q 70. arti.4.ad.2 tenet expresse, quod talis sententia omnino est nulla, ita quod nullii prorlus habet effectum apud Deum, nec apud homines. Probat, quia excommunicatio non poteit ferri nisi,p mortali, sed itte vt suppontinus non peccauit mortaliter, ergo. Item quia sententia insusta non est sentetia, ná secun dum S. Tho.2.2.q.70.ar.4.iudicsum imutla no est iudicium, ergo. Adria. quodlib. 6. tener eandem senientia Oppositum tenent Ricard.d.18. . q.5.ar.3. Alexád 4.p q.82.mébr.vlt. Sylue.verb. excomunicatio.2. 2. 2. &.3. Palud.18. q.1 art.3. & Durád. 18 q 4. Gratia. 11.q.1.c. qui iultus. & vide tur effe sentetia S.Th.q.21 additio.ar.4.06s illi di-

die fit quod excomunicatio injusta exparte caulæ non fit iure irrita, elt valida. Hor fi fententia videtur fundari in cap.per tuas, de fenté. excómuni. j. verii manis, vbi dicitur, quod iniulte excomunicatus debet recurrere ad superiore, & petere absolutionem ab excommunicatione iniulta,ne ecclesiæsententiá contenere videatur,& exhocamplius ligetur. Revera videtur mili,quod omnes isti auctores loquatur breuius quam oporteat,ideo dica vobis quod fentio. Et sit pruna propositio. Iniuste excomunicatus non priuatur suffragijs ecclesiæ communibus. Hanc tenent omnes doctores etiam illi qui afferunt sententiam iniustam ligare, Signa ter Ricardus, art. 7.9.2. & Palud, q. Lar 1. & Alexand vbi fupra inembr. 1. folus Durand. ea negat. sedrationes Caieta. & Adrian, sufficienter eam probat: ecclesia enim non approbat ini; quá voluntatem & sententiam judicis quantis adhoc,cum sit dânum innocetis, sine aliqua v ti litate publica. Secunda propositio. Talis senté. tia quæ non est iplo iure irrita, quatum ad hoc yalıda eit,quod sic excommunicatus non folu propter l'candalum, sed absolute tenetur vita. re omnem communionem & vitari. Has duas propositionés tener B. Gregor, homil, 26, trachasillud Ioan. 20. Quorum remiferitis peccata, &pater hec. 2.ex multis turis capitibus, & ex 60 12 VIba

Vrbano papa ti.quæst.z.cap.quibusnam.Q uia si temel daretur racultas cuibber discernendi an caufa fit iulta, vel non, effer magna contusio & schilmatideo ecclesia intrifsime precipit,vt talis remedia querat iuris, & interim fen . tentiam tuneat, & er pareat, i ertia propofitio; Sitalis participaret in divinis, vel alijeidem communicarent publice, caldem pornas incur! reret corum ecclesia, ac si l'entétia julia effet. Sienim non cit delata appellatio ad superiorem. & conumer de communicatione côtrapræcepium ecclesiæ: iudex protecto iusteme) condemnabit; răquam irregularem. Hæc Innoéentius extra de sentétia excommunicat.capi? 40 & Greg. in homilia citata. Quarta propofitio,licetex vi præcepti ecclefialtici ( etiamiin secreto) ille teneatur euitare & cuitari (quia præceptum ecclesiæ æqualiter obligat excom municată in publico, & in fecreto) ex epiche 2" ramen, suc ex licena præsumpta aut ratihabi tione potest communicare fine seandalo. quia in alijs præceptis sane interpretamer intétionem ecclesiæ, cum no elt verisimile ipsam vel le obligare. Hie autem nullo pacto est verifimil le ecclesiam ad abitinedum obligare voluiffe. Nec enim vul alicui innocenti interre daln' num, nist propter bonum publicum . Privare autem in publico necilarium est ad publicam VI 2-1

vtilitatem: in secreto autem priuare, no est ne cessarium. Hac puto esse metem & Caieta. & S. Thomas.

33 P

Quæritur, v trum excommunicatio ignora ta liger: Ad hoc fit prima propositio, Si ignora tia inuincibilis litfacti & iuris, idelt li fit talis que excuset à tota culpa mortali, excusat etiá à canone, non incurritur excominiunicatio. In huc omnes conuenint, nec potelt negari. Quia excommunicatio non potett ferri nui pro mor tali : sed iste non peccaust mortaliter vt supponimus, ergo. Patethæc de coltitutio, capi.z. rem quæ cuipa caret in dainna vocarino couenit. Secunda, si quis poecet mortaliter, & ex communicatio non fit tormaliter lata proillo tacto, non incurrit senteriam Canonisii.si aliquis scratse peccare mortalites, & ignoretinuncibiliterid pro quo lata est excommunica tio, non est excommunicatus: V:g. decido Petrum & scio me peccare illum occidedo, ignoro tamé inuincibiliter illum effe clericum, non incurro excomunicationem. Pater, quia excolmunicatio no est lara contra perculloi em lio minis led clerici, vr expresse habetureap: Si ve ro, extra de sentetia execininfunicationis. Tertia, si tactum pro quo iata est excomunicatio, sit aliasticită, vel non codenată iurediumo ig noratia canonis excular à pena. V. gui papa nec I. 1

sub pœna excommunicationis præciperet ne quis vestiretur serico, & ego ignorarem canonem istu,non incurrerem excommunicatione, quia non pecco mortaliter cum ignorare inuicibiliter.Probatur ex c.proposuitti.82.d.Q uar ta,in omnibus statutis satis ab ordinarijs citra papam, ignoratia inris sistinuincibilis, excusat à sentenția canonis, etiă si faciă mortale pro quo est formaliter lata excomunicatio, V.g. epi scopus fert sententia excommunicationis in co cubinarlos,ego ignoro illa, non incurro cam: elto fim concubinarius. Et hoc generaliter est verum in omnibus quoriicung prelatorum in feriarum papa. Et etiain in religionibus patet, quia ita habetur extra de senten excom.libr. 6. c.vtanimarum periculis.vbi hocipfum expres se continetur. Et in his quatuor propositionib, omnes convenint doctores nemine discrepate. Sed tota difficultas est de sententijs iuris latis à Papa, quibus est annexa excomunicatio. V.g. lata est in jure excommunicatio contra incendiarios, ett dubium, an cadens in factum & ignorás inuincibiliter jus, incurrat excommunicationem Dehoc funt diversæ sententiæ inter docto, Adria q.z.de clauib9. Scot.d.16.q.98. Maior.d.18 q.2. & glos in.c. a nobis, de senten-excom. & in c. vt animar i. loá. Andr. ibi. Barr. in l. cuctos populos, de summa Trinita. Omnes isti tenent parté affirmatiua, videlicet quod ig noratia inris non excusat à pena, seu excomuni catione. Probatex predicto cap. vtanimarum. in quo papa in fauore animarii instituit, quod nonincurrat excommunicatione qui lcies fa-Mű ignoratius, sed præcipit id observari in ita tutis ordinariorii inferiorii nulla prorius faciés métionem de statutis pape, ergo cum solum ex ceperit sunus pontifex ordinarior u sententias, fit vt sententia iuris comunis in sua vi perseue ret. Item quia ignoratia iuris cut ell'annexa itregularitas, no excuset a tali poena, vt habetur in c.cum illoru, de sentet, excomu, ergo nec ignoratia turis cut cit annexa excomunicatio ex-Cusabitabea. Hæc ett horum sentetia, & quide Videturquod sit tutior, præsertim quia fauet Vlus ecclesia qua communiter irretitos lis laqueis remittit ad superiores per cofessores, esto ponitentes laborent inumeibili ignoratia. Op Polita fentená tenet Sylue, verb. excomu. 2.6.3. & excómunicatio vituno. § 3. & verb. Ignoran tia.s.\$.8.& summa Angelic. Et videtur elle Ca icta. & Anto, qui omnes tenent, quodignora. tia inuincibilis iuris excuset ab excomunicatio ne. Probatur, excommunicatio no potett ferri nisi pro cotumacia, vr patet ex cuange sed qui Ignurat muincibiliter no elt contumax, ergo. Item fialiquis sciat substantia mali actus, & 1g.

noret inuincibiliteraliquá circustantiam esus, non imputatur ei malitiam tali circusstantia, ergo. Ad argumenta vtriusqui opinionis potest faciliter responderi. Et quauis sapientissimus magister Victoria in neutra partem aperte declinet, tamé primam sententia reputat tutioré. Et ideortenendum est, quod sistatid pro quo la ta est formaliter excommunicatio, incurritur, esto inuincibiliter ignoreturius. Necvalet solu isio Syluest, quia esta excipiunturin illo capavt animaru pericusis, quia est contra comune vsum loquendi. Nam in titul de officio iudicis ordinarij, iurisperiti communiter distinguunt ordinarium à summo pontifice.

218

Quæritur, an incurrat sentetiá excóicationis qui facit aut omittit aliquid inuincibiliter credes se incurrere excéicatione apper illud. V.g. suratus sum decem aureos in ecclesia, & credo inuincibiliter quad ob illud crime sit po sita excommunicatio, cum to non sit: est dubio, an incurra Et videtur quod sic, quia qui facit actum aliàs bonum, si cogitat esse malum, peccat propter illam conscientia, ergo. Resp. quod sin tali casu pecco mortaliter, & incurro tatam culpam & pœnam, quantam incurrissem, si de sacto sussettimposita excomunicatio pro illo opere, sicut ego cogito; quia conscietia est quæ

damnat, vel absoluit. Secundo dico, quod talis quandiu habet illam conscientiam debet se
in omnibus habere, acsi vere esse excommuni
catus, nam aliàs peccabit propter conscientis
quam habet Tertiu dico, quod talis de sacto nu
llam excómunicatione incurrit. Probatur quia
iplenon potuit supra se serre talem sentetiam,
nec alius tulit, ergo. Item quia si ille cogitasse
codem modo, quod propter illud opus incurrebat mortem temporalem, non incurrisse illa propter solam suam imaginationem, ergo.
Ad argumentum in contrarium dico, quod no
estidem iudicium de culpa & de pæna, na culpa pendet ex vniuscuius quod iudice.

lam verò de secundo principaliter quaritur virum liceat communicare cum excomunicato? Hic sunt breuiter tria desinienda. Primi, in quibus sit secundo secundo secundo secundo secundo secundo se in quibus no. Secundo, an incurrat ali qua censura qui participat co excoicato in prohibitis. Tertium, an sit semper mortale peccato Participare cum excoicatis in prohibitis. Quo ad primio, sit prima propositio. Post concil. Co stanti duo genera excoicatorii tenemur vitare sexcomunicatos nominatim, se excomunicatos propter notoria elerici percussionem: cum his inquam est prohibitum participare, in his

## De excomu:

que in hoc carmine continetur. Os, orare, vale, communio, mensa negatur. Hoc tamen intelligendum eit,quado tales excomunicati non roleratur in minuterio ecclesiæ. Nam si toleratur per communem errorem, iam diximus supra quod sacramenta ab eis collata sunt valida, ac proinde non tenemur vitare cos, etiam in illis-Hoc patet ex iure, & ex prædicto concil. Secun da; Cu omnibus excomunicatis quocunquino, do sint excomunicati,est licitum participare in hisquæ hoc carmine cotinentur. Vtile, lex, humiles, res ignorata, necesse. Vide in summa Caicta.declaratione hora verbora. Tertia, excoicato non nominatum, nec propter notorià cleri ci percussione, nullus tenetur vitare post cocil-Contrat.etjanrin contetis in primo versu. Vn. de possimus ca eis colloqui, divina officia audire, inducere cos ad administradum sacraméta fi eis ex officio velex comissione hoc incuis battquia sic ordinaust cécilium in fauore animarum.Hæcest aliquorum non omnium. Na Sylueit. Carer & Adria tenent oppositum que ad participationem sacramentorum tam actia quam passiuam: aiunt enim eos peccare in tali ad ministratione sacramentorum, ac proin de non licere fidelibus eos inducere ad ea. Forfita cocilium no ordinauit, mili quod facta per tales effent valida: quia hoc maxime expediebas

bat animabus. Q uo ad lecundum de quatitate Ponæ, sit prima propositio. Qui participatan prohibitis cum excomunicatis, de quibo loquitur prima propositio, incurrit sentenam excomunicationis majoris in duobo casibus: Primo. quando participar in crimine pro quo fuit lata excommunicatio. Secundo, quado excomunicatio fertur subhac forma, excorcamus Petru & oés participates,& cum illo communicates. Extra hos duos casus solu incurritur excoicatio minor: & de hoc no est dubitadum. Secuda Propositio. Participare cum excomunicatis de quibus in prima propositione, est peccatu mor tale, solum in trib casibus: scilicet si participet in diuinis, vel in crimine, vel in contemptu ecelessa seu claujum. In omnibus alijs solum crit Veniale participare cum eis. Hæc omnia habé tur ex determinatione concilij Constati. vt Adria. Antonin, Caieta. Sylue. & vius ecclesiæ te statur. Hoc dico, quia illa determinatio no extat apud nos,nec in prædicto concil.ex defectu impressorum. Sed multi testatur se vidisse, illa Et papa Euge.in quibusdam ordinationibuste nocauir omnia facta in cocil. Basiliesi, vbi fuit ordinatum, quod oes excommunicati vitarefur, quod crat cotra determinationem cocilij Costant. Nota hic quod quilibet sidelis tenetur iure diuino vitare excommunicatum ( quocii-

que modo sit excomunicatus) in duobus casibo præser eos quos recensuimus. Primus, quando esus couerfatio est mihi nociua, qua moueat no cendo in side: vel circa bonos mores. Secundus quando ex mea conucrsatione ipse sumit sauo rem, para autorizar su dostrina salsa, o error, propter quod est excommunicatus. Extra hos duos casus non est de sure divino vitare excommunicatum, sed solum de iure positiuo.

340

Quæritur,vtrum excommunicatum ab epi scopo Salmantino, vel Burgensi, & c. teneatur vitare qui sunt de alio episcopatu, supposito quod sciant illum esse excommunicatum: Videtur quod non, quia supra Burgenses nulla po testatem habet episcopus Salmatinus, quomo-do ergo poterit illos obligare ad non participa dum cuin suo excommunicato ! Scotus. 4. distinct.19.9.5.respondet (& bene ) quod ces qui sunt in ecclesia Dei tenetur vitare eum in quocunq: loco existat excommunicatus. Sed tamé non bene respondet ad argumentum in contrarium,nam dicit qued epilcopus non habet de iure diuino potestatem excommunicandi,nam sie non posset obligare non subicclos adné par ticipandum cum tuo excomunicato fed habet talem potestatem ex cocessione papæ, à qua ha bet, quod possit priuzri omnibus suffragijs & communicationibus licitis. Sed dico, quod epi 100-

scopus de jure divino habet potestatem excomunicandi subditos ex officio, & ordinaria & propria potestate. Et quicquid potest l'apa in toto orbe, potelt etiam episcopus in suo episco patu, stando duntaxat in jure positiuo: paucis exceptis, vt creare episcopum. Vnde ad argumentum, quomodo potest episcopus obligare non sibi subditos: dico quod potest ex eo, quod est de sure divino, quod excomunicatus in vno loco vitetur in omnibus alijs: vt patet ex serie euagelica. Si ecclesia non audierit, sit ti bi quasi ethnicus& publicanus.Omnibus Chri stianis dicitur illud, non solum dicitur illis qui vnius suntepiscopatus, sed omnibus. Secundo dico cum Maio.4. distin 18. quæst.4. quod illa obligatio non prouenit ex senten episcopi, sed ex dispositione iurishumani, quud quidem pre cepit, quod excommunicatus in vno episcopatu vitetur in alijs omnibus, v thabetur in concilio Niceno cap.5. & in concilio Sardicen.cap. 16.&17.& in concilio Citrocheno, c.2.&.3. Hec autem habentur.11.quest.3 in multis capit. cap. siquis presbyter, & cap.quisquis, &c.

Quæritur, an obligatio ad non participan dum cum excommunicatis, sit tanta, quod obli get ad sui observantia, etiam cum periculo mor tis. V.g. Tyrannus vel alius excomunicatus mi natur inihi mortem nisi communicem cu illo,

vel dicam ei missam, an tenear mori potiusqua id facere? Eit quæitio grauis, & disputatur in prima secundæ, q. 96. art 4. Süt opiniones, quidam dicüt quod lex humana exnatura sua & de per se no potest obligare a dsui observatiá cum periculo mortis, & si aliquado obligat, est de per accidés, quia scilicet adiungitur bono comuni, vel fider, vel religionis. Probat quia debet esse iusta, vt si papa obligaret me ad nunquair comedé dum carnes feria lexta, certe elfet lex impia, ergo. Caiet prima fecudæ loco ci tato, tenet oppositum. Dicit enim quod papa & rex possunt condere legem quæ ex sua natu ra & de per se obligat ad sui obseruatiam cum periculo mortis. Dicit secudo quod si aliqua, lex no obligatisto modo, est solum ex benigmtate legislatoris, qui noluit obligare cui tali peri culo,non autem ex vi legis. Infumma auté sua dicit multa reip odés ad qualtioné. Primo ait, quod in humanis non est mortale communica re cum excommunicatis in prohibitis, & quod ab excommunicatione propter talem metuin excusatur. Secudo dicit, quod in divinis enam fecluso contemptu ecclesia, nullo modo licet communicare cum excommunicatis, etiam ob vitadam mortem. Quia talis participatio cit mortalis, quæ nullo mem exculatur: vi dicitur in capilacramétis, extra de fentêtia excommu, Certe ista sentetia est nimis grauis & odiosa. Vnde dico, quod metus mortis excusat a mortali & ab excommunicatione, propter partici-Pationem in divinis cum excommunicaus incurredam.teclufo contemptu ecclesia. Probo quia non elt verisimile, quod ecclesia intendit obligaread obseruatiam marti legum cii detrimeto salutis proprie. Cum ergo excomunicatio sit pona ecclesiattica, & de jure positiuo no est dicendú & obligat cum periculo mortis Et sic ad.c.sacramentis, dico, quod illa decretalis elrintelligenda:quado in contemptii eccles: minatur mors. Vel que committitur peccatum mortale interueniete morte. Vel qui participat in crimine criminoso cii excomunicato, v tait S. Tho.quodlib.12.21.9. & Sylueft.veib metus, 9.7.8 Durand.d.18.9 5.

Quæritur, vtrum ipsemet excommunicat? teneatur vitare sideles? & loquor de omnibus excommunicatis quocunquodo. Respondeo, & sit prima propositio. Excommunicati, cuius excommunicatio est occultano tenetur ratione excommunicationis abitimere in publico con sortin aliorum, & communicationem, etiam in diumis, sed potest & debet se in omnibus ita habe re, acsi non esset excommunicatus. Hæc est con clusio Syluestri verbo excommu 3. \$.5. Probatur, nullus tenetur se insama e, imo omnes tene

tur jure divino & naturali ad tuenda fama ms xime propriam (curahabe de bono nomine) ergo. Item quia quilibet tenetur non scadaliza re alios: sed si excommunicatus secrete, sugeret aliorii consortia, scandalizarentur illi nescientes causam, er go non debet sugere. Secunda, pu blice excoiçatus tenetur vitare alios sideles tá in publico quain in secreto: de hoc non est dubium. De quantitate aut culpæ publice excom municati, fi publice communicet cum alijs in diuinis & prohibitis, idem est iudicia ac de pec cato participantium cum co,no peccat ille ma gis quam illi, excepto quod fideles post cociliú Constatiense habet tacultatem inducedi excomunicatos non nominatim, nec propter notoriam clerici percussionem, adaliqua in quibus afeintromitterét ipliexcommunicati, non rogati, grauiter peccarent.

Sed virum vnus excommunicatus teneatur virare aliñ excóicatum? Videtur quod nó, quia olim leprofi qui hos excóicatos figurabát, pote rát inuicem colloquí & conuerfari, ergo. Item quia excóicati non funtiá de corpore myfico ecclesiæ à quo separat excommunicatio, ergo. Resp. quod sine dubio tenédum est quod ita est prohibitú excommunicato, participare cu alije excommunicatis, sicut cum alis sidelibus, & zoque peccat communicado cu illis, ac cu istra. Es

omnes excommunicati, sie adinusci communicates, incurrut excommunicatione ininote. Patet, quia aliàs excoscati essent melioris conditionis vt sie, quam non excommunicati, qui quide priuatur illa couerfatione. Ité, quia adnuc sunt mébra ecclesse persidé. Secundo dico, quod excommunicati ob hoc solum quod sunt excommunicati, non sunt exempti à legibus & præce ptis suorum prælatorum, & papæ. Quia non sunt omnino extra ecclesiam, sicut ethnici, nee sunt totaliter abscissi & ideo tenetur superiori bus parere, & secuns facientes peccat, & incurrut alias excommunicationes & pænas.

Dico vltimo, quod titulo excommunicationis maioris prohibetur non folú licita conuerfatio cü excommunicato, sed ctiam illicita. Vnde mulier subijciens se excéicato, gravius peccaret quá si peccaret cum non excommunicato. Itaq: præter malitiá quá habet illud peccatum ex suo genere, habet aliquá ratione cue un tátia excommunicationis. Hoc patet, quia in prohibitione communicationis, includitur, phibitio illicitæ communicationis à fertiori: &

non dubites de hoc.

Dico deniq; non sacerdotes posse excomunicare, dumodo iurisdictione habeat in soro co tetioso, v tarchidiaconi, legati, & electi Sed est grave dubio, an occulte excoicato possit excoi-

344

earcita quod talis sententia valeat? Palud.4.d. n' quirespondet, quod sic. Probat excap. ad pbadum, de sententia&re judicata Et ex.l.barba rius.ff.dereiudicata.Et habetur.3.9 7.c.i. &:82 q.4.cap.nonne, Idem tenet Gratianus. 3.p. q.7. in thre. Contrarium Sylucit verbo, excommu! 2.5.1. Nam Alexader. 24. q 1. c. audiuimus, dicit excomunicatum excomunicare non posse, nec enun dicere poteit quenquain 12m proffratus; Idempatet in cap. aduertus, de immunitate ecelesiarum, & ibi glossa Etin cap. exceptionem: de exceptionibus. Ad hoc respondetur, publice excommunicată luspensum esse ab officio &be nesiero ecclesialtico, de iure communi, ecclesiastico tamen, nam à ciuili non cit suspensus, ita quod sentetia non valeat: nisi cum per annum perseuerat in excommunicatione, vt habetur extra de hæreticis, cap, excommunicam?. §.cre dêtes. Suspensus quoque està beneficio suscipiendo: ita quod no poisit accipere,nec retine re li accipit, patet, de clerico excommunicato, cap. Patiulailis. A fructibus eriam percipiedis beneficij quod habuit ante excommunicationem,iplo iure suspeditur, de appellatio, cap. pa -ftoralis-§. verum quia Sed non privatur bencficijs habitis ante excommunicationem co ipfo:priuadi tame funt & expoliadi : fi diu in excommunicatione permaneative patet de atate CR.

& qualitate, cap. cum bonæ memoriæ. Et de he reticis cap. excommunicamus. S. credentes. Sur item ab officio suspensi. Paret. 24.9 1.cap. audiuimus. Et de excessibus prælatorii c.vlt Etom nes surisperitis atq: theologista sentist. Occul te aut execicatus est suspeins ab othicio. Napublici officij getta ab excommunicato occulto valent, nec funt irrita quamdiu toleratur abec clesia. Ethæc opinio communis Ricard. 4. dilt. 18 arti. 7. quæil. 1. Caieta- in fumma, verbo ablu lutio. Innocét.cap. veritatis, de dolo, & contumat. Panormita ibidem. Sylueit. verbo excom municatio, paragra. 10.11. & 23. Nam fiactus occulte excommunicati irritarentur, poiteà eum detegeretur excommunicatio multi de suo statu dubitarent. Item pater ex cencil. Costantië in quo ad enitanda scadala & multa po ricula, solum priuamur à communicatione ex communicatorum qui funt specialiternomina ti,vel percussores clericorum: & tamen si effent irrita quæ facerent, teneremur abitinere. ltem in cap.ex pia, de exceptio.libr.6. ltem sen tentia lata ab excommunicato occulte, tener quantum ad exteriora, & non solu ratione scadali. 8. quæstio, 4. cap. none. Credo tamé, quod per talem sententiam non prinatur excomuni catus luffragijs communibus. Quia expartete rentis erat nulla: sed valida ratione præcepti

## De excomil.

ecclesiastici, & propter vtilitatem coem. Confirmatur, quia concil. Constant. voluit illam indulgitiam essenon in renelationem excommu nicati, sed papuli Christiani: ergo cum privare sustragijs pertineatad autoritate ipsius excommunicatis, non debet relevari sustragijs inqua, ideit bonis incerioribus quæ Deus præbet mé bris suæ ecclesæ. Nam bene privat eum oratio nibus publicis, missa, officio divino. An auté publice excommunicatus possit dare facultatem audiendi confessiones: Palud. 4. d. 2; , q. 2. tenet quod sie Ego credo quod no, quia est suspeitus. Occulte aŭt excommunicatus licite potest alteri committere, ipse ver è licite absoluere non

poteit.

146

Quo ad quartum & vltimum de excommu nicatione minori dicimus primo, quod excom municatio minor est censura ecclesialtica, qua homo excluditur à passiua tâtum participatio ne sacramétorum: & consequenti à passiua ele stione canonica. Quia sie disponitius, extra de elerico excommunicato. Et hæc excommunicatio post concil. Constât, in duobus tâtum casibus incurritur. Primus si participatio interuenit cum nominatim excomunicatis publice. Se cundus si cü excommunicatis propter manum violentam in clericum notoriam (extra casus à iure permisso) & peccat mortaliter peccato

347

facrilegij excommunicatus minore excommu nicatione, si se ingerit passiue participationi cu iusquaccedit: Quia exclusus ab ecclesia indignus accedit: sicur exconcatus maiore ingeres se divinis. Participates a sit cu excommunicato minore nulla exparticipatione incurrunt censuram. Quia excommunicatio minor non tra-

sit in tertiam personam.

Sed verum quilibet sacerdos possit absolue reab excommunicatione minori? Respondeo, quod non secundum Caieta.verb. Absolutio. & verb. Excoreatio minor, circa fin, Et Sylue, ver bo Absolutio.1. \$ 2. & est comunis opiniu. Probat Caieta, quia quæçiiq: excommunicatio est vinculum fori contentiofi, ergo exigitur in ab solucte putestas iurisdictionis in codem foro: at simplex sacerdos non est iudex, nec habet ni si potestaté ordinis, ergo. Confirmatur ex capi. nuper, de sentent.excoin.Oportet ergo recutre re ad ministrum ecclesiæ habenté alias potesta tem iurisdictionis: & posset diaconus, imò sim-Plex elericus habens iurisdictionem, absoluere à minore excommunicatione, multo magis qua à maiore. Quoniam vtriusquabsolutio non spe ctatad poreitatem ordinis, sed iurisdictionis. Etilta pro materia excommunicationis suffi-Clant.

LAVS DEO.

# CONIMBRICAE.

Ymuersitatis Typographus.
Anno Domini.
M.D.LXXII.

M.D. LXXII.

Mense Nouem

bri.

# SEQUITUR TABVLA

quæstionum & articulorum in hae summa contentorum.

# Quest. r. de sacramentis in communi.

Vid fit facramentum, foldnum.t.

Vtrum differant facraméta nouve legis à
facramentis veteris legis, fol 2 num.2.

Sacrameta noue legis quot fint (13 nu.).

Sacramenta septem nouæ legis à quo suerint insti-

tuta? ibidem,nume.4.

Sacramenta septem, an omnia sint vere & proprie sacramenta sbidem nunc. 5.

Sacramenta septem noux legis, an contineant gra tiam, &c. fol.4.numer.6.

Sacramentorum sufficiétia ostenditur fol.cod.n.7.

De Baptismo.

Paptismus quado fuerit institutus. f.5.n.8. & n.9. Vtrum obligatio baptismi, & aliorum sacramen toru noum legis incorperit statim post Christa passu. f.6.n. 10. Et quado legalia cessauerut. ibide. Promulgatio euangelij quado suit sacta sussicienter. fol.7. nume. 11.

Baptismi materia que sit. fol 8 num 12.

Baptismi forma quæ sitifol.8 num.13. Baptismi forma quæ mutatio impediatifol.8 n 14. Baptism<sup>9</sup> in nomine Christi an sit validus. 1.9 n.15.

aa Bap

Baptismus innoie Trinitatis an sit valido, s.o. n. 16° Baptizas an appria persona exprimere debeat. s. 100. Baptizare vnú vrrum duo simul possint sol. eo de. Baptizata psona, virú debeat explicari, sol. eo n. 180. V trum sit necessarium, quod puer baptizadus mer gatur aqua sol. 11. numer. 19.

Baptismus v trum remittat omnia peccata ctiama-

· Etualia.folio codem,numer.20.

Vtrum baptismus remittat totam pænam, fol.cod. Vtrum in baptismo detur gratia: fol.12, numer.21.

Vreum baptismus momnibus conferat æqualem ef

fectum.fol.codem,numer.22.

Vtrum peccator in actuali peccato sit baptizandus.
folso codem, numer. 22.

Vtrum recedente sictione incipiat valere baptis-

mus.fol.13.

Vtrum fint plura baptisinata, fol. eodem, num. 24. Vtrum pueri sint baptizandi. fol. 14. numei . 15.

Vtrum pueri infidelium inuitis parentibus fint bap tizandi.folio codem.numer.27.

Vtrum mali ministri conserant vera sacramenta.

folio is numer.28.

Vtrum ministrans sacramenta in mortali peccet mortaliter. folio.i6. numer. 29.

Vtrum liceat recipere sacrameta à malis ministris.

folio.i7.numer.30.

Vtrum liceat recipere baptismum ab excommuni-

Vtrī puer intra vter i possit baptizari. sol. i 8 nu. 32. Quid saciedi de muliere danata ad morte, s.eo. n. 33 Quæ ætate sunt pueri baptizandi. ibidem. nu. 34. Vtrum ad baptis sum requitatur intentio baptizatis. sol. i 9. numer. 35.

Vtrum pherosserie baprizato, sint repetendæ solennes benedictiones ecclesitos, i un. 37.

Vtru in baptisino puer faciat votu. fol.eode. nu 38. Vtrum in baptisino debeant concurrere simul materia & forma folio eodem. num 30.

Quættio.2 de Confirmatione.

V Trum Confirmatio fit à Christo instituta.folio

Quæ sit materia confirmationis, sol 23, numer, 4i. Vtrü balsami sit de necessitate costrinationis, ibid. Vtrü chtisma debeat esse cosecratum, ibide, nu 42. An chrisma debeat ab episcopo cosecrari. 1.24, n. 43. Quæ sit forma confirmationis, sol code, num. 44. An confirmatio imprimat character esso de n. 45. An possit aliquis no baptizato confirmati, f. 25, n. 46. An costrma 10 conferat gratiam, solio code, nu 43. An omnes debeant confirmati, solio codem, num. 48. In qua ætate sit conferendum hoc sacramentum confirmationis, solio .46, numer 49.

An solus episcopus possit hoc sacramentum con-

ferre.fol.codein,numer.50.

Quis sit ritus sacrameti conrmationis.f.eod.nu.si.

QQ uæstio.z.de Eucharistia.

V Trum Eucharittia sit sacramentum.fol.27.n 52. V tru sit de necessitate salutis. fol.28.numer.53. Neru sint aliquæ sigure huius sacraméti.f. eod.n.54. Vtru materia eucharistie sit panis & vinu. s.28.1.55. Virii panis colectadus debeat esse azym9 f 29.n 56. Vtrum requiratur certa & determinata quantitas panis.folio.30.numer.57

Vtrum oporteat materiam consecrationis esse præ

sentem.fol.eodem.numer 58.

Vtră vină sit materia huius sacrameti. fol.eod.n.59 Vtrum in aceto possit cosecrari. fol.eod.pagina.2. Ntrum in musto possit cosecrari, ibidem.

Vtruin aqua sit miscenda cu vino. fol.31.nu. 60. . Vtrum in cucharistia maneat substâtia panis, folio eodem.numer.61.

· Vtrum omnia accidétia panis & vini maneat. folio codem.numer.62.

Vtrum hæc conversio sit instantanea, vel successiua.folio.32.numer.63.

Vtrum Christus sit totus in tota hostia: & totus in

. qualibet parte.folio.codem.numer.64.

Vtrum continentia & existentia corporis & sanguinis Christi, & totius Christi sub speciebus p2 nis & vini, sit vera & realis. folio 33.nume.65.

Vtrum realis existentia & continentia totius Chri sti & partium cius in sacramento eucharittiæ, du ret duntaxat pro tempore quo facramentum elt

in vsu,&c.folio eodem.numer.66.

Vtrum in sacramento Eucharittiæ Christus sitado randus adoratione latriæ no folum interno cul tu, sed etiam externo. folio.33. numer. 67.

Eucharistia quod in sacrario reservari liceat. & ad infirmos defere, oftenditur folio.34 num.68...

Vtră Christus moucatur in eucharistia.f.cod.n.69. Vtrum Christus possit videri in hostia consecrața. folio codem,numero.70.

Quid faciendum quado in hostia apparet puer, vel

alia forma quæuis folio.35.numer.71.

An accidentia in hoc facramento habeant aliquod subrectum.folio eodem,uumer.72.

An liquor non consecratus possit misceri vino con secrato folio 36.numer.73.

Que sit forma cosecrandi panis. fol.eodem.n.74. Quid demostretur per ly hoc.fol.37. numer.75. Qui sint effectus Eucharilliæ.fol 38.nume.76.

Virum per hoc facramentum remittatur mortale peccatum.folio codem.nume.77.

Vtrum præraquiratur confessio ante Eucharistiæ

sumptionem folio.39.nume.78.

Vtrum aliquando liceat sumere sine prævia confes sione.folio.40 numer.79.

Vtrum Eucharistia sit danda peccatori perseuera ti in peccato, sol. 41 numer. So.

Virum no cturna pollutio impediat sumptione Eucharistiæ.folio,42.numer.81.

Virum sumens Eucharitiam debeat esse iciunus. tolio.43.numer.82.

Vtrum in necessitate liceat consecrare poll pran-

dium.folio codem,num.84.

Virum Eucharittia possit dari non habentibus v-

lum rationis.folio.44.numer.64.

virii liceat quoti die communicare, fol.45 num 85. vtră sit preceptă de eucharistic săptione. f 40 n.86 vtrum sit necessarium sumere Eucharistiam sub v-

traque specie.folio.47 numer.87. vtrum minister Eucharittie fit sacerdos f. 48 n 88. virum communics elaicos pertineat ad facerdores

folos, folio codem, numer. 19.

An malus sacerdos possit consecrare sol. eod. n. 90. An missa masi sacerdotis tantum prositae missa bo ni,folio.49 numer.91.

Anhæretici, schisinatici, excomunicati, possint con

iecrare. tolio eodem, numer. 92.

An li ceat audire millam, aut recipere Eucharistiam ab hæreticis, schisanaticis, & excomun.f 50.n 91. An liceat sacerdoti abilinere omnino à celebratio-

ne.tolio.51.numei.24.

Quod sit opportunum tempus ad celebrandum. tolio eodem, numer.95

Anliceat pluries in die celebrare. fol.52,num 96. Q no tempore missa sit celebranda, fol.53, num.97. In quo loco sit celebrandum. folio eodem, nu 98. Quomodo ecclesia violatur & reconciliari debest. tol.54 nu.99.

Q uado incoepit misse celebratio fol.54.num.100. Q uomodo sit occurrendum defectibus in missa contingentibus folio 55.numer.101

Mills an sit sacrificium.fol.56.numer.102.

Christus quod in vitima cœna seipsum sub speciebus panis & vini Deo patri pro nobis obtulerit, ostenditur. solio eodem, numer. 103.

Quæstio.4.De poenitentia.

A N poenitentia sit sacramentum fol.57.num.to4.

Qua sit forma folio.59.numer.106.

Au pœ utentia fit sufficiens remedium contra pec cata tollo eodem, numer 107.

An ponitétia fit necessaria post peccatum. Fol.60.

An per pænitentiam pæna debita peccatis reinittatur.f ilio codem, numer.100.

Quomodo remittatur peccatavenialia.fol.61.n.110 An peccata remissa semel, redeant persequens peccatum mortale, sol.62.numer.111.

An per ponitentiam restituatur gratia perdita, & virtutes, tolio eo dem, numer. 112.

Per omnia bona opera testituitur aliquid de gratia perdita, fol. 63. numer. iit.

Quid sit contritio, Folio.64 numer.ii4.

Virum inificiat solum dolere de præteritis, vel an requiratur propositum cauendi sutura. Fol. codem, numer. iis.

vtrum contritio debeat esse distincta de singulis peccatis, solio. 65. num. 116.

virum quicunque dolor licet paruus sufficiat ad re missionem peccatorum sol. 66. nume. 117.

virum de maiori peccato sit habenda maior contri-

tio.fol.67.numer.118.

vtrum cotritio debeat procedere ex dilectione Dei fuper omnia fol.eod.numer.119.

vtrumomnis qui haber contritionem consequatur gratiam infallibiliter. fol. 68 numer. 120.

vtrii attritio possit fieri cotritio. fol.69.nume.121. vtrum tota vita præsens sit tempus contritionis,&c quando tenetur homo conteri. fol.eod.num.122.

virui post hác vitá sit locus pomitétie. fol.70.n.123. viruin peccata venialia remittantur post hanc vitam.fol.eodem.nume. 124.

vtrum remittatur per cotritionem tota poena debi

ta peccatis. folio.71.numer.125.

vtrum confessio sit de necessitate salutis sicut bap tismus folio codem, numer. 126.

vtrum confessio sit tam necessaria seut baptisimus.
fol.72.numer.127.

vtrum côtesso sit de sure naturali, fol.cod.nu.128. vtru teneamur côsteri peccata venialia. f.73.n.129. vtrum possitaliquis cósteri peccatum quod non habet fol.codem.numer.130.

Item de scrupulosis sol 74.

An qui confitetur veniale quod no fecit, peccet mor

taliter.folio.74.nume. 131.

De tempore quo obligat præceptum confessionis.

folio.75.nume 132

Vtrum teneamur confiterin articulo moi us. fol.

77.numer.134.

Vtrum ad recipienda alia facramenta teneamur confiteri fol codem numer 115.

vtrum ad administranda sacramenta teneamur

confiteri.folio.78 numer.136.

Vtrű teneamur confiteri semel in anno. sol.eo.n.137. Vtrum obliuiosus teneatur scribere peccata adcorfitendum. sol.79. numer 138.

In qua atate tenetur homo consiteri peccata sua.

fol. codem.numer.izo.

Vtrum papa possit dispensare in præcepto confes

fionis.tolio.codem numer.140.

Vtruin venialia possint ce siteri sacerdoti. sol. 80. m. 142. Vtruin venialia possint ce siteri saico sel. 81. m. 142. Vtruin mortalia possint saico costeri. 1. eod. n. 1143. An sacerdotes in peccato mortali existetes potesta tem habeant absoluendi pomitentes in contessio

ne jacramentali fol. 82.m mer. 144.

vtrum confessio sittacienda proprio sacerdoti.

fol.codein.numer.i45.

Quis sit proprius sacei dos. fol. 83.

vtrum in absentia proprissaccidotisliceat confite

ri alteri. Folio codem.

Vtrum petens à proprio sacerdote licetiam, & non obtines, possit coliteri cuicunq: voluerit. fol.83.

Cum no expediat proprio sacerdoti confiteri quid

faciendum folio.84 numert46.

Vtrum qui in pascha communicauit sine confessio ne præuia, teneatur i terum confiteri illometanno. Folio codem, numer, 147.

Qui ex causa nó communicauit in pascha an tenca tur postea communicare. Solio codem, num. 184

Vtrum de licentia proprij sacerdotis liceat alteri confiteri. Folio codem.num. 149.

Vtrum potens eligere confessorem, possit eligere sa cerdotem non expositum. Fol. 85. numer. 150.

Vtrum proprius sacerdos possit audire sibi subditum in alio episcopatu. folio eodem, numer. 151.

Vtrum non sacerdos habens curam animarum, pos sit concedere facultatem eligendi confessorem. Folio codem numer 152.

Vtră ratihabitio det facultate absoluedi.f. 86. n is ; Quis sit proprius sacerdos singularum personaru.

Folio codem,numer.154.

Itinerantium, & peregrinorum quis sit proprius co selsor. Folio 87 numer. 155.

Vtrum in articulo mortis quilibet possit absolui à quolihet sacerdute. Folio. 88 numer 156.

Vtrum cofessio informis sit valida. Fol.eod.n.157-Vtrum sacerdotes debeat absoluere eum quem fest imper

imperfecte dolere. Fol. 900. numer 158.

Vtrum conteisio debeat effe integra, fol.cod.n.159. Vtrum conteisio non integra ex negligentia exami nationis, fit valida Folio codem, numer. 160.

Vtrum requiratur maxima diligentia adexaminan

dan conscientiam.Folio 91. numer:161.

V trum conteilor debeat eum audire qui non fecit examinationem. Folio eodem, pagina fecunda.

Vtrum habens peccata referuata poisit integre con

fiteritol codem, numer.102.

Virum inferior aliquando possit absoluere à reseruatis liolio.02.

Vtrum per confeisionem informem satisfiat præcepto ecclesiætolio endem, numer 163.

V trum in necessitate confesso dimidiata sit valida

Folio.63.numer.164.

Virum virtute absolutionis remittentur peccata

oblita.ibidem,numer.155.

V trum in confessionibus generalibus de peccatis alias confessis, liceat dimidiare confessionem.

Folio codem, numer. 166.

Vtrom ex defectu satisfactionis sit iteranda con-

tessio. Folio eodem, numer. 167.

Vtrum confessio tacta facerdotti ignoranti sit valida Folio. 94 numer. 168.

Vtrum contessio in qua facerdos non aduertit ad peccata sit valida l'olio codem, numer 169.

Viri liceat conten peccata femel sam contella.fol, codem.nu.170.

Vtrum confessio per nuntium teneat.fol.95mu.171. De confessione per interpretein.fol.96. nu.172. De confessione per scripturam. fol.cod.num. 173. Vtrum teneamur confiteri circunstantias peccatoruin.folio codem.nuine 174.

Quæ circultatie fint necessario contede. f.97.n.175

Decircultantiisaggrauantibus.fol.98.nu.176. Vtrum confessor possit absoluere ponitentem con

tra propriam opinionem. 99. numer. 177. Vtrum necelsario sit consitendus numerus pecca-

torum.folio.100.numc.178.

Vtrum siquis consiteatur se peccasse decies, vel duo decies, & nonrecordetur tune nist dece & postea recordatur distincte alterius peccati, teneaturillud confiteri in particulari f.101.num.179:

Vtrii modus secrete contedi soli sacerdoti, sit alienº ab institutione &inadato Christi.fol.eo.n 180 Vtrum absolutio sacramentalis sacerdotis sit actus vere & realiter indicialis, hoc est vere & realiter prættans & efficiens realem absolutionem vel non, sed duntaxat declaret ponitentem iam esse absolutum.ibidem,numer 181.

Vtrum sacerdos possit sacramentaliter absoluere panitété, cuius confessione no audiuit.ibi.n.182.

Vtrā figillū cofessionis sit necessariu. ibide, nu. 183. Quidfaciet confessor cum interrogatur de pecca. to confesso sibi.folio.102.num.184.

Q uomodo reparabitur defectus factus in conicf-

sione.fol.eodem.numer.185;

Vtrum sacerdos teneatur silere peccatum publica sibi confessum.folio.103.numer.186.

Vtrum de licentia pœnitentis liceat confessori reue

lare peccatum.tolio codem,numer.187.

Vtrum alia quæ sciuntur in consessione præter pec cata, cadant sub sigillo cofessionis. fol. 104. n. 188.

Vtrum in comuni liceat reuelare peccata audita in

confeisione.folio codem,numer.189.

Vtrum secreta que extra confessionem committun tur sub sigillo confessionis, sint sicut secreta co fessionis silenda. sol. codem. numer. 190.

Vtrum cofessio sità Christo præcepta. ibide.n.191. Confil.de confessio.ante xl.fol.106.numer.192.

An teneatur confessor interrogare ponitentem.fol. codem,numero.i93.

Vtrum circunstantia loci sit necessario consitenda.

fol.107.numer.i94.

Vtrii circunitătia temporis etiam. fol.eod.num.i95 Vtrumliceat habere duos cofessores, vnú pro mág nis,alterum pro leuibus.fol.108 numer i 96.

Vtrum ei qui credit se iterum peccaturum, sit nega

da absolutio.fol.eodem,numer.i97.

Vtrum poil confessionem maneat reatus ad poena.

folio codein, numer.ig8.

Vtru possitaliquis satisfacere ppeccatis ibid.n.i59 V trum vnus homo possit pro alio satisfacere. folio 109.numer.200:

Veruin possir homo satisfacere pro vno peccato

& no pro alio.f.110.n.201.

Vtrum satisfactio debeat ficri pro opera pœnalia.

Vtrum poisit sieri l'atisfactio per opera alias debi

ta.Fol.111.numer.203.

Adunplens pænitentiam inuiunctam à côfessore, 'du audit missa de precepto, satisfaciat. Luz. n. 204. An is cui iniungitur quod iciunet satisfaciat iciuna

do in die precepto ab ecclesia.tol.eod num. 105.

Vtrum homo per seipium debeat pomitentiam iniunctam implere, tol. 11 numer. 200.

Vtrum flagella inflicta à Deo sini satisfactoria pro

peccatis. Folio codem, num. 207.

Vtrum opera pœnalia satisfactoria sint tria: ieiunium, eleemos yna, oratio. tol. 114 numer 200.

Vtrum ponitens teneatur adimplere ponitentiain

iniunctam Folio codem.

Vtrum possit confessor imponere quancunque ponitentiam. Folio codem, numer. 2002.

Vtrum possit confessor imponere quancunque pos nitentiam voluerit prosuo arbitrio. Fol, 115. n. 210

Vtrum secundus consessor possit commutare, vel tollere ponitentiam miuncham à primo confessore Fol. ito. mum. 2ii.

Quæltin.5. de Extrema vnctione.

VTrū extremavnėtio sitsacramentu. tol. ii 6.n.212 Vtrum sita Christo instituta. fol. 117, num. 213.

De effectu eius. Folio eodem.nume.214.

Vtrum sit vnum sacramentum, an plura. solio.ii89

Vtrum oleum sit materia eius. tolio.ii8.nu.216. Vtrum oleum debeatesse consecratum, folio.ii9. numer.217.

Quæ sit forma huius sacramenti. Fol. cod. n.2i8.

An sit de necessitate salutis, foi.eod.nu.ii9.

Vtrum omnis sacerdos sit minister extreme vnetio nis.fol.120.numer.220.

Vtrum sanis debeat conferri. Fol. cod. nume. 22i. Vtrum omnes infirmi fint vngendi.fol.eod.nu.222. In quibus partibus debeát v ngi infirmi fol.izi. n.223 Vtrum extrema vnelio fit facramentum iterabile.

Folio codem, numer. 224.

Quæitio sexta de Ordine.

Trum septem ordines sint ex institutione diuina.Fol.i22.num.225.

vtrum ordo sit sacramentum. Fol.i23. num. 226.

Vtrum in nouo restamento sit sacerdotium visibi. le & externum. Sitqi aliqua realis & vera poteitas confecrandi verum corpus & sanguinem Domini nostri Iesu Christi, & peccata remitten di & retinendi.Folio.i24.numer.227.

Vtrum per sacram ordinationem detur Spiritus san ctus,& imprimatur character indelebilis: ita vt nullo pacto possit sieri laico, qui semel prius fuit

sacerdos. fol.eodem nume 228.

De materia eius.fol.125.nume.229. An sit necessarius cotactus materia. s. eod.n.230. Vtrum ordo imprimat characterem fol.i26. m.23i.

An insuscipiendis ordinibus sit ordo prioritatis sci

An suscipiens ordines in mortali, peccet mortaliter

toho codem,numer.233.

An exercens officia ordinis in peccato: peccet mor

V trum solus episcopus possit ordines conferre.

folio codem, numer.214.

V tră papa possit comittere sacerdoti simplici collatione maiorum ordină, que las de sol. 127.n.2:5.

Veum hæretici possit ordines coferre abid.nu 236. Vtrum twanina possit ordinari abidem, num. 237.

Pueri an possint ordinari.fol.:28.

Quæ ætas,& qualitates & merita requirantur vtli cite atque legitime ordinentur.fol.eodem.n 2;8.

Vtrum homicida & mutilator possit ordinari. fol-

codem,uumer.239.

De irregularitatibus.ibidem.

Vtrum prima tolira fit coueniens, fol.i29. nu 240.

Qualtio.7.de Matrimonio.

V Tra matrimonia sit sacramenta, fol.130.nu.241, V trum liceat sidelibus plures habere v xores si mul. folio.131.numer.242.

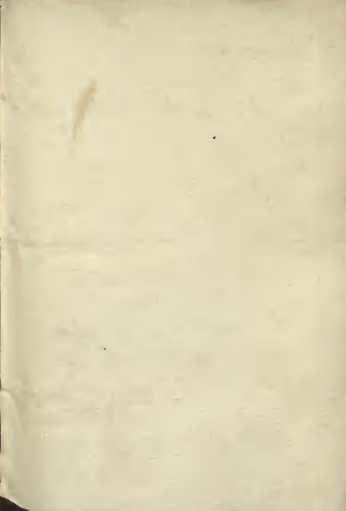
Vtrum status coniugalis sit anteponendus statui virginitatis, vel conibatus ibidem, numer. 243.

Vtră poisit fieri per procuratores, ibidem.nu.244.
De materia matrimonij, folio codem,numer 245.

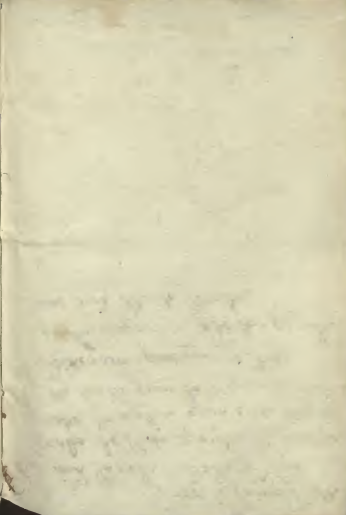
Ancolensus lit de essentia matrimonij. f.cod.n.246

**vtrui** 





- - -



may now Much Moida. agethe elapares ade les pigada for sumb we were olim hum prande housere mucha suchas de galles, elus sous de marigo landla de tinda 4 ontas de laparon Amhar Sanda bidicas fina







