

de le co Vonto de es depratos pan 1861

## LIBRO DE LA

PERFECTION RELIGIOSA:
enel qual se trata lo que deue hazer el alma para con Dios, para con su proximo, y para
consigo misma: y para la perfecta
guarda de su regla, y de los
tres votos:

Por el P. Fr. Hieronymo Gracian de la Madre de Dios, Vicario Prouincial de los Defcalços Carmelitas de la Prouincia de Portugal.



EN LISBOA,
Impressacon licencia por Manuel de Lyra. 1586.

Albertas.

I por mandado de S.A. este Liuro eujo ritula lo he Lampara encedida, & pode se lhe dar licença para se imprimir.

Fr. Bertholameu ferreyra.

Vista a informação, podese imprimir este Liuro, & de pois de impeesso tornará aesta mesa para se conferir con o original impresso, & se lhe dara licança para correr. Em Lisboa a 3. de Julho. de 1586.

Iorge Serrão. Antonio de Mendoça.

O mesmo digo como acima se contem a 3. de Julho de 1586.

Christophorus.



Albertas

# Prologo, A LOS MVI

religiosos y religiosas de

Hieronymo Gracian dela Madre de Dios, S.



Scriniendo el Apostol S. Pablo a los de Corintbio quanto importa freuir la charidad y perfectió de la vida/piritual, dize que mas quiere hablar en la Iglessa de Dios cinco palabras con spiritu

y sentido, para en senar a otros, que diez mil con sola la lengua, coc. Ta la verdad muy breue es la dostri ma dela perfession y en muy poco tiempo se puede dea clarar, pero muy grandes son los mysterios que en ella se encierran, y toda la vida es menester exercitarse para entenderlos. Por esta causa solia dezir el glorios S. Bartholome Apostol, y resierelo S. Dionysio Areopagita, que la Theologia era corta y larga, grade y chica, ancha y angosta, facel y dissicultosa: llama Theologia la dostrina del spiritu, que aunque se pueda resumir en pocas palabras, nadie podra escuir della los conceptos que comprehende, aunque

componga mas libros que los que dizen compuse Mercurio Trismegisto. El glorioso S. Francisco era amigo de resolucion: y para que la voluntad se exercite, pocos conceptos bastan enla memoria. Lassi des Jeando ye con tantas veras y pretendiendo el bien, y aprouechamiento de sus almas, diome el Senor luz para que en breue les pueda resumir lo que se que si se exercita bara gran fructo. Y assi me parescio tornarles a imprimir este librito, anas diendo algunas cosas demas de las que auia en el que se imprimio en l'amplona: el qual sea como lampara que la virgen prudente ba de lleuar encendida quando salga al recebimiento del esposo, y entre con el a las bodas eternas. Recibanle con amor y desseo de aprouechary exercitense en los puntos que ay enel res funidos que por essa causase ponen al principio enla tabla, para que puedan seruir para bazer memoria enel examen dela consciencia. Encomiendenme al Senor, pidiendole me de gracia y spiritu para

nor, pidiendole me de gracia y spiritu para
acabar de sacar a luz otras cosas que
voy escriviendo, que espero en
ju divina Magestad seran de prouecho
para sus co:
sciecias.

-1244

## Tabla de los Capitulos con

tenidos en este Libro.

| CApitulo primero. De la Charidad del al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ma paracon Dios, con el qual el que quifie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| re perfection ha de guar dar fiete colas. Fol.t.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Laprimera, Limpieza de peccado mortal. code                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| La legunda Pureza de peccados veniales. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Tercera, No hazer imperfection conoscida. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Quarta, Presencia de Dios. codem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Quinta, Intencion actual enlas obras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Sexta, Engrandescimiento de los desseos. 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Septima, Imitacion verdadera de Christo. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| when the bear all figures of the hard                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Capitulo fegundo. Del amor y trato con el proximo, que consiste en sieté puntos. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| proximo, que confifte en fiete puntos. 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| I. No dessear mal a nadie. codem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| II. No aficionarse demassadamete a ningun pro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| XIII.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| III. Dar buen exemplo a todos, finescandalizar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| The state of the s |
| V. Mirar a los proximos como a imagines vi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| uas de Christo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| VI. Subjectió y respecto a giquier alma. codé.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| VII. Tener las cosas delos pximos por ppias. 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| were the coras de cos Varinos bor Aburant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| THE COURSE WHEN THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| CApitulo terecro, Delo q deue hazer el aln                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 28  |
| coligo melina, fi quiere caminar a la perf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | e-  |
| ction.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14  |
| I Conditions and a fine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 15  |
| THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PARTY O | 16  |
| THE STATE OF THE PROPERTY OF T | 7   |
| THE City of the state of the st | 17  |
| V. Ciaufura y recogimiento. code                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1   |
| VI Consulated and the consulation of the consulatio | 18  |
| VIII Difference to the contract of the contrac | -   |
| vir. Diferection y guarda de la falud. eoder                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11  |
| CApitule querto Dala al Camifata della med                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| CApitulo quarto. Dela obseruacia dela regle<br>y costituciones que para ello es bien, con                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | dp. |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9   |
| II. Eltar en lugar la grado. code:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | II. |
| II. Hazer memoria de los propolitos è inspira                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0   |
| III. Meditacion dela regla y contituciones. eoc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.  |
| IIII. Referir los delleos dela Oraciona la guar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 15  |
| V. Tracr refumida en puntos la regla y const.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1-  |
| tuciones.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 22  |
| VI. Rogar alos superiores y los hermanos le a                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | d   |
| uiertan en lo que falta dela obferuacia, eo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1.  |
| VII. Hazer ca la mes algua penitécia particule                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ır  |
| por las faltas q huujere hecho aquel mes. coo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.  |
| Ca                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17. |

| Capitulo quinto. Del voto de la obediencia, la qual ha de fer cumplida. |
|-------------------------------------------------------------------------|
| la qual ha de ser cumplida.                                             |
|                                                                         |
| II Con auda                                                             |
| III Con finceridad                                                      |
| IIII Con alegree                                                        |
| V Con fourtalance                                                       |
| VI Con porference 't'                                                   |
| VI. Con perseuerancia. eode                                             |
| VII. Con humildad. codem                                                |
| CAp. fexto. Del voto de la castidad : el gl fe                          |
| guardara perfetamete co estas siere color se                            |
| La primera, consigniento de la pranedad del                             |
| peccado deshonetto en los religiolos                                    |
| 11. Luz delos peniamientos.                                             |
| III. Noticia de las afficiones fenfuales                                |
| IIII. Dubida del amor natural al dinino                                 |
| V. Mirar las personas que quiere, como fifuef-                          |
| ICH almas folias                                                        |
| VI. Particular deuocion con nuestra Señora y                            |
| la Cruz.                                                                |
|                                                                         |
| VII. Claridad enla confessió y guardadelas occa-                        |
| MOHES.                                                                  |
| CAp. septimo. Del voto de la pobreza, que se                            |
| guarda con liete confideraciones                                        |
| La primer Confideració dela granedad del per                            |
| cado de propriedad.                                                     |
| II.Del                                                                  |
| 77.47.94                                                                |

| II. Del escandalo que da en la Iglesia el religio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| fo proprietario. 41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| III. De que vede por baxo precio lo que ha co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| flado grande. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| IIII. De que se quiere anegar el proprietario en                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| la mesma Não en que entraua à saluarse delas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| hondas del mundo. 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| V. De que haze el proprietario particulares a-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| grauios a todas tres personas diuinas. eode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| VI. Las penas que tiene puestas la Iglesia contra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| los proprietarios. 43                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| VII. Entender qual sea propriedad, y los daños                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| que caufa en la religion. 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Apit. VIII. Devna instruction breue para                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| conferuar el camino dela perfection. 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Capit. IX. delos diez grados dela charidad. 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| CApit. X. De las diez fenales que tiene el al-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ma que ama a Dios. 54-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| THE PERSON NAMED IN COMPANY OF |

## Fin de la Tabla.



# Folk

### CAPITVLO I.

DE LA CHARIDAD DEL alma para con Dios.



SSI como la vida del cuerpo nace del alma y se conserua con ella, assi la vida del alma, y el estado de la perfe-Stion nace de la chari-

dad, y en fola ella confifte, fin la qual aun que hablemos con lenguas de hombres y de Angeles , feremos como vna campana, dize el Apostol S. Pablo, y aunque Ad Ceri dexemos abrasar unestros cuerpos , y 13. derramemostoda nuestra fangre, y demos todanuestra hazienda a pobres, no fomos nada, ni nos vale nada. Esta fobe- Iean, to rana virtud nos haze hijos de Dios, here ad Gala deros del cielo, participantes co los espiritus celeftiales de los bienes eternos ver daderos religiofos, y dignos del nombre

de hijos dela virgen Maria, a quien pretendemos perfectamente imitar y leruir.

Siete cosas ba de bazer el alma que pera fectamente quiere agradur y servir a Dios.

#### I,

#### Limpieza de peccado mortal.

A primera, tener el alma muy bien li npia de reccado mortal fu cofcienc'a:de ral fuerte, que no tenga consciencia ni fepa peccado mortal que aya hecho, que no aya confessado enteramente, ni viua con escrupulo de alguno que parezca no auerlo declarado bien enla con felsion, ni auer hecho penitencia del, como conuenia, y hazer muy a menudo propolitos firmilsimos de no hazer peccado mortal por quanto ay enel mundo, aunque muramoscien mil muertes por ello. Sin estalimpieza del alma en vano se trabaja buscando qualquier otra cosa de perfeció de espiritu: porque mientras Jupic-0.0

disha!

ad Gale

fupieremos que estamos en percado; y no procuratemos salir del, y hizieremos pentencia, no amamos a Dios: y mientras viuieremos con escrupulos de peccados passados que nos parezca no estar bien confessados, no assentar la perseción en nuestros coraçones.

### Merido belian o decelui ha Sebio, Procure

Pureza de peccados veniales.

L A fegunda es ptocurar con todas suer ças cuitar los pecca dos veniales, poniendo aquella resistencia y suerça en resistir a vn peccado venial por tolo amor de Dios, a quien no lees agradable qualquier falta por requeña que sea, que ponemos en resistir a los peccados mortales, por el temor de Dios que por ellos condena al insierno. Esta pureza es importantissima para el amor, porque poco ama la esposa a su esposo que no quie re hazer otras obras sino las que le manda conel punal a los pechos: y assi poco ama el alma a su Dios, q no quiere guardas de caer sino solo en los peccados

mortales. Desta pureza nasce la perseuerancia para no caer enlos graues porque el que menosprecia pocas cosas, poco a Beel. 19. poco caera (dize el Sabio,) y con ella fe conserva la suanidad del espiritu, que es como el balfamo:que aunque fean mexcas los peccados veniales, las moxes que muerendestruyen el olor y suauidad del Beel.10. ballamo, dize el melmo Sabio. Procure pues el alma que quifiere esta pureza, dos cofas. La primera, cuente los peecados veniales en que de ordinario fuele caer, y trayga los muy delate delos ojos. - La fegunda, haga tanta inflancia en refifiir a vn peccado venial, y en no dexarfe - caerenel, como folia hazer instancia em los peccados mortales. Y con estas co-- fas)aunque muchas vezes cayga en pecca dos veniales, no se marauille, pues dize la escriptura, Siete vezes cae al dia el ju-

III.

flo)que el yra augmentando gran perfe-

STAS DEED IN

sion en la virtud.

No bazer imperfecion ganofeida.

L'O tercero es, que huya quanto fuere possible delas imperfeciones, y labien do que vnacofa es imperfecion, procurar de poner instancia en no hazella, arrojando el desseo de no hazer cosa que no seaugradable afu criador. Las imper feciones fon en dos maneras: vnas ay naturales que nascen de enfermedad, saque za, condicion natural, o ygnorancia. o colas semejantes que no estan en nucftra mano, de las quales hasta q estemos enel cielo, no es possible ver nos libres. Otras imperfeciones ay voluntarias y liq bres, que poderamos refrenarnos en ellas, que son faltas, aunque no lleguen a peccados veniales, como fon falta de co postura exterior, quebrar el hilo de la oracion mental, dexandole por poca occalion, demalia enla rifa, trilleza encl ge, sto, y cosas semejantes. Con estas imperfeciones ha menester el alma hazer lo melmo que con los peccados veniales, conoscellas muy bien, y procurar con gra instacia de quitallas, é yrse reprimiedo enellas con la mortifiacrcion interior y exterior, que es el cuchillo de piedra, B 3 conque

con que se cercenan estas demasias, y el suego que abrasa estas pajuelas, este suego es el amor de Dios que purifica el oro y quita estas escorias.

## required to all the desire of

Prefencia de Dies.

T O quarto es, lo mas continuamente que pudiere andar en su diuina pres fencia. Tray a vo fiepre (dize el real Pro-Plal. 15. pheta Dauid) al Senor en mi pretencia: perque esta a mi mano derecha, para que yono me mucua. Solia dez rrabien nue fire pagre Helias: Vive el Señor en cuya prejencia estoy. Y por bendicion da este buen Schor a los Recabitas que fueron anuguos de nuestra Orden, que no fairaran de sus successores, que anden fiepre en iu prefencia hasta que el mundo se Hier 35 acabe, como refiere el Propheta Hieremias. Quatro maneras ay de prefencia de Dios: La primera es la del fanctifiamo Sacramento, con qu'en el alma eltà, hablando en su presencia, conosciendo,

(er

Singuis.

fer verdadero Dios, fin que fea necestario hazer otras imaginaciones ni dilcurlos para bulcar la diuma prefencia. La fegunda es, prefencia imaginaria, quando la meditación forma voa imagen y figura de Christo, la qual trac fi mpre junto a fi, con quien habla y trata todos lus negucios. La rercera es, presencia intellectual, que nafec del conoccimiento de la Fe, con que el alma labe que ella Dios presenteen to do lugar por effen-cia, presencia y potencia. y donde quie-ra que buelta los ojos, tiene respecto a Dios, y en qualquier criatura le confidera quela està dando ser, y siempre le trac tan presente y cerca de fi, que no ha me-nester buscalle en otra parte, aunque no le vea con los ojos del cuerpo, ni torine imagen alguna en la imaginación. De la manera que hablando un hombre con fu amigo, aunque no vee el alma, fino el cuerpo hablacon el alma, y la tiene respecto: porque los mou mientos del cuer po dan muestra de lo que ay en el alma, y li estuniesse el cuerpo solo y fin alina, nole habiaria in elcucharia. Ani hemos

B 4

de conderar que todo este mundo es es mo vn cuerpo, que tiene dentro de si a Dios que le està dando ser, y conservando, aun que no con la imperfecion que el alma esta enel cuerpo: porque el alma recibe fer y se conserna enel cuerpo, mas Dios da ser al mundo, y no recibe ser del Pues quando leuantares los ojos al cielo, y vicres los rayos del fol, y que los cielos atruenan, que los hombres andan, y todas las criaturas le conferuan, habla, trata yten respecto a la alma deste cuerpo, que es Dios, a quien traeras preiente en todas las colas. TLa quarra y vltima manera de presencia de Dios, es la vnitiua, la qual haze q el alma trayga derro de fi a lesu Christo en quien esta obrando, y viuc en quietud y repolo, y nin gu mouimiento ni pensmieto el alma tie ne que no sea de Christo enella, y ella en Christo. Nasce esta presencia quarta de la comunion, en la qual el alma pretende transformarle enefte gran Señor, y vnir se de veras conel. Estas quatro maneras de presencia de Dios he puesto, para que el alma guarde aquella con quien me-101

jor se hallare, y procurar de nunca perder la prefencia de Dios de vna o de orra manera: en cafandole enla vna, puede acu dirala otra. ed obreppes sup lannival

#### H le l'expelsion le propose de la leur de la election first pur Vigra dur

### Intencion actual, enlas obras.

A quinta es, procurar en las obras q hiziere, tener intencion actual de agradar y seruir a Dios con ellas, y hazer las con folo efte fin, y con folo efte refpecto, que por baxas y manuales que parez can, suben tanto de punto haziendose con este actual fin, que exceden en merecimiento a las mas altas y difficultofas q el alma puede hazer fin el. Esto nos acon sejó el Apostol S.Pablo, diziendo: Si co- 1. Cor. 10 mieremos, o beuieremos, o hizieremos otra qualquier obra, sea en gloria de Dios. De tres maneras podemostener intencion de seruir a Dios en nuestras obras. La primera es, con intencion habitnal: esta intencion es, que todas las obras de virtud de su naturaleza son en-

dereçadas a Dios como a vícimo fin, afique nofotros no nos acordemos de endereçallas, q La legunda intencion, es la virtual, que es quando hazemos nue? stros propositos de q todas las obras que hiziere nos fean para agradar y glorificara nuestro Dios, y en honra y gloria fuya. Y de aquella intencion nacen las obras, aunque no nos acordemos quando las vamos haziendo, como quando en la oración de la manana vasnos contando lo que hemos de hazer entre dia, y lo proponemos có intenció de agradar a Dios. Y aunque despues se nos oluide esta intencion actual, tiene mayor merecimiento en vittud de aquella intencion que tu uimos por la mañana, que si solamente llegara la intencion habitual.

La tercera manera, es intencion actual, quando al tiempo que hazemos la obra la referimos a Dios, y esto es sin coparacion de mucho mayor merelcimiento, y con que el alma se perticiona en pocos dias. Y porque las obras son muchas, y al alma no fele oluide y fe vaya exercitando, condiene reduzillas a numero, como

6

a diez o doze:como fi dixeffemos, veftirfe, yr al Choro, ponerfe enla oració mental, començar a estudiar, dezir Missa, traétar con alguna alma de negocios de fu faluación comer ponerse a recreació, ha zer Capitulo, o yr a ch leer, o oyr alguna lection, yr a visitar algu enfermo de la cafa hazer examen de consciencia, deshu darse y acostarse, y semejantes obras que fon las ordinarias. Procure pues el almas de tenellas contadas, y en el examen de medio dia o de la noche, mirar en qual: dellas dexo de poner la actual intenció, y fin de hazella por folo agradar a Dios, y castigarse por esta falta, y proponer la enmienda para udelante. Con este exercicio se alcança mucha gracia, y perfecion en las obras ordinarias que hazemos.

Instactor verde Van Christen

Bugrandescimiento delos dessoss.

Do fexto, es juntar con la obra (por pequeña que tea) yn desseo de oura obra mayor y mas excellente: como fi

fentandose a comer hiziesse efte acto, Senor fientome a comer por tu honra y gloria:y fi como es esto, fuera dar de cuiner a cien mil pobres, por honra tuya, lo hiziera. Dela melma manera quando fe defnuda, puede hazer este acto: Señor por ti(para darte gufto) me quiero defnudir para acolturme, y con el melmo contento me definidara para que me ate nazearan viuo.por no re offender venial mente. Y alsi pued: yr en todas las demas obras que hiziere, leuantando el coraçon a cofas mas altas, para que Dios fea enfalçado, fegun aquellas palabras del 2/61. 63. Spiritulancto, Llegara el hombre a coracon alto, y fera enfalçado Dlos.

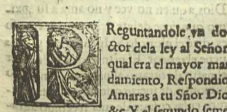
## en las obras ordinally. I

Imitacion verdadera de Chrifto.

L O feptimo y vltimo es, verdadero proposito y desseo, guardado por obra, de no hazer cosa, ni dezir palabra, ni tener pesamiento que no hiziera, dixera, prunica lesa Christo, estando en el mesa

me effado, complexion, edad, officio, y ministerio en que el està procurando en los examenes deconsciencia de la mañana y de la tarde cotar mui bien las obras. palabras, y penfamientos que no tuuiera Christo, y castigarse por ellos: y entre dia tracralguna fenal, como algunas cuentas, o cuerda para hazer nudos, yendo contando las cofas que hiziere indignas de Christo.

#### CAPITVLO II. DEL AMORY TRATE con el proximo.



Reguntandole va doctor dela ley al Señor, qual era el mayor man Mes. 125 damiento, Respondios Amaras a tu Sñor Dios &c. Y el fegundo feme-

jantea este, Am aras a tu proximo come ati melmo.

#### Siete cosas ha de ha-ZER EL ALMA CON SV

proximo, para adquirir perfection.

Charles, y caldigation per classry entre dia

No bazer , ni dezir, ni dessear mal anadie.

A primera, es procurar con todas las fuerças possibles que ninguno reciba agranio de obra ni palabra nuefira : y en el coraçon repugnar a qualquier deffeo que nos vega, que lea agravio de nueftro hermano poniendo enesto toda nuestra felicidad:porque quié dixere que ama a Dios, aquien no vee y no ama a fu pximo que tiene delate delos ojos, metirolo Men. d. es, dize el gloriolo . Juan . Siete grados tiene el rancor. El primero es, q de tener e natural corrario al natural de nuestro proximo de suerte que no nos cofrontamos enlas cofas:o de auer recebido agramodel, nace el no darme gufto las cofas de mi hermano, auque fean buenas, y dar

Sicte

me mayer defgufto las faltas de aquel q las de otro, y esto sin fer en mi mano: que fe puede llamar esto hazerme contradio cion, o tentarme conel. El fegundo . juzgar sus cosas a la peor parte, alla dentro de mi coraço. El tercero, tratar eftos juyzios y faltas co otro mi amigo, como en via de murmuraciou. El quarto, mostrar esta mala volútad y este dessabrimieto q yo tengo ala melma persona con quien elloy deflabrido. El quinto, deflear con determinacion muerte, afreta, o notable mal de aquel proxim . El fexto, dezille palabras injuriofas. El septimo, hazelle obrasen su persona, o en su homa, q sean peccado mortal. De manera que vnas vezes me nace efte deffabrimiento cen alguno de no ser su natural conforme al mio, y quererle mal debalde. Otras vezes me nace de auer recebido del malas Palabras, o malas obras. Y este querelle yo mal, es en dos maneras. La primera, es fola la perturbacion dela passion, que remueue la colera y la yra, repugnando la razon. La fegunda, confintiedo la razon enlos peniamientos del rancor que

\$849/\$

la passion propone. Pues lo que aqui pre tendemos es, que aunque la passion no se pueda refrenar tan presto, y el no parecerme a mi bien las obras de fulano, por no fer buenas, y en mi perjuyzio, o fer mi natural contrario a ellas ta poco, que alomenos tenga firme en no hazelle mala obrami dezille malas palabras nitener pensamiento consentido de su mal, pues està todo esto en mi mano. Y en lo que toca al fossegar la passion, la mucha co. tricion de mis peccados, la continuacion enla oracion, y el feruor en el amor diuino lo hara: que al fin Dios pone termino al mar alterado del apetito, para que se lossiegue, y manda a las ondas de las passiones que cessen: y quando viene la diuina palabra, ie halla el animo foffegado. Guardemonos delos feys grados postreros, que son libres y voluntarios, que lo natural (que es el primer grado) Dios lo perficionará.

II

No afficionarse demastadamente a nino gan proximo.

Le

A legunda es, tener la rienda al corariente en afficion a ninguna criatura por sancta y perfeta que sea, sino que pues la razon de amar al proximo, es vniuerfal con todos, que es porque son criaturas hechas a ymagen y femejança de Dios, y redimidas con la fangre de lefu Christo, corra igualmente el amor en todos, con la mayor intension y suerça que pudiere ser, por solo amara este Dios: y si el natu ral se inclinare mas a vno que a otro, por partes, o talento, o perfection , que tenga fiempre esta particularidad del coraçon. se juzgue por sospechosa, aora sea amor entre hombres, aora entre mugeres, o trocados:y quede el alma por vna parte como defamorada è ingrata en no acu dir con particular afficion a particular coraçon, por mas bienes que del aya recebido:y por otra parte afficionadissima por qualquiera proximo, que dé por cada vno la vida y la fangre (fifuere menes fler) y agradetida co todos. Y esto entiendese enlo interior, que en lo exterior memester son muestras para poder viuirenes PREDICE muado:

snundo e pero lo q se haze en estas muelstras no ha de entrar enel coraçó, el qual ha de ter tan noble y generoso, que solo Dios llene sudesseo, y las criaturas (aunq sean todas ellas juntas) no le satisfagan.

#### eartodos, que alle foi estantas

·

Dar buen exemplo a todos, y no escandalizar a ninguno.

Lo tercero que conuiene que el alma haga con los proximos es, procurar de edificallos , haziendo Gempre obras exemplares, diziendo palabras que los atraigan a Dios, guardandose de dar a alguna alma occaño de pecar, pues por ella murio Iclu Christo:y quiere que los reli giolos feamos como candelas encedidas, Mat. c. puestas iobre el candelero para dar luz y expeler las tinieblas delà ignorancia, y fal para fazonar las deffabridas costumbres delos hermanos. Ay algunas almas que dizen que aman a Dios, y arrueque de no perder yn punto de la quietud de fu espiritu (que a ellos les parece que lo es) o de no ponerse a riesgo de vna murmuracion, o de algu otro trabajo, o peligro, pudiende cobaum

pudiedo gragear almas para Christo, no lo haze, y quieren disfraçar la putillanimi Mat 25 dad, y cicoder el taleto recebido con nobrede humildad y filencio : los quales fi de veras amassen a este Señor o taro amo las almas, que dio la vida por fus amigos, entenderian q nadie tiene mayor charidad q el que la pone por ellos: y con esta feruorosissima virtud andaria sedientos del aproucchamiento de sus hermanos, y mostraria esta sed y habre de justicia en las palabras encedidas y feruorofas, y obras exéplares faculdiedo de fi vna maldi ta vergueça y empacho de sus buenas na bras, q co titulo de huyr dela vanagloria los traera al tiépo q oya estas palabras de Christo. El q tuuiere verguença de cofes farme delate delos hobres, tedre yo ver- Mat.10 guença de cofessarle delate el padre eterno. Y fi estos tales me dixeren que impor ta mucho no ponerse vn'alma en occasió de la vanagloria, esten seguros q quando por la gloria de Dios quificren aprouechar a otras almas, y mortificarie en la verguença dañosa, que digo q el Señor Euardara sus almas de vanagloria, Otras

loan. 15.

Mat. 56

ay que atrueque de seguir su proprio pai Adult 25 recer, y la lanctidad a fu modo, aunque yean que le elcandalizan muchas almas, y toman occasion de ser imperfectas, no hazen calo dello, pareciendoles que como no sea peccado lo que hazen, auque den occasion de escandalo, no haze al ca fo. Estos se aurian siempre de acordar de aquellas palabras del Señor, que dizen. Que el que cicandalizare vno de los pequenuelos (que son los religiosos humildes y senzilles)mejor le seria que con vna piedra de molino al pescueço fuesse langado enel mar. Procure pues quien quitiere agradar a Dios, andar quitando las occasiones en que qualquiera pueda eltropegar.

#### IIII.

Amor delos enemigos.

Dios para con su proximo, es darse mucho al amor delos enemigos, y a rogara Dios por ellos: y hazer bien a quien se haze mal, persigue, y calunia. Nuestro doctor y maestro lesu Christo, que sue quien

quien mejor entendio enlo que confiftia la perfecion, no nos la pulo en ayunos. abstinecias, y disciplinas, ni en otras viri rudes, que aunque parecen muy imporrantes, no llegan a la excellencia de esta virrud, quees amar alos enemigos. Y afri dize por fant Mattheo. Amad a vuestros Matth. ce, orad por quien os perfigue, y calunia, Porque feays hijos de vueftro padre ce-Ichial q està en los ciclos, Sed perfectos, &c, Como quien dize, Enesto consiste la perfection, y no en otras virtudes particulares. Pues segun dize el Propheta E-Saias: Muchos diran el dia del juyzio, Senor que ayunamos y affligimos nuestros cuerpos:porque nos condenas? Alos qua les respondera el juez : Porque el dia de vuestro ayuno haziades vuestra volunrad, y queriades lleuar por el cabo la ven gança. Y es alsi, que muchos pien fan que siruen a Dios con virtudes que les den de mala gusto, y hazen antes su voluntad que la diuina: pues fi hiziessen la voluntad de Dios, no guardarien tan en agraz los ran, cores, è injurias de mucho tiempo. Elab

ma q quisiere ro breuedad alcaçar la por fectio, vie delta industria puesta en su coraçon. Ponga delante de fi todas aquellas personas que le dan dessabrimiento, por qualquier razo que sea, ora sea por auer le hecho mal, o por no fer de lu condicion:o por otra qualquier caufa, y como cofa en que mas le agrada a lefu Christo que en otra ninguna, comience a rogar por aquellas almas, y ponga toda fu felicidad en alcançar bienes para aquellos proximos, oluidandole de li milmo, y to do lo que querria para fi, pidalo primero para ellas, y creame que con este oluido de li, arrojando fus colas en las manos de Dios, y este impetuosissimo delleo del bien de aquellas personas alcançara tantos bienes, y tan en breue tiempo la perfection, que le valga mas vn dia en

Marrh.

P/al. 38. estos palacios dela Charidad que mil. Y pues el Señor nos enseño en el Pater no-

Mat. 6. ster a pedir al Padre eterno perdon de peccados, como nosotros los perdonamos a los que nos offenden: por el mesamo camino parece que nos enseña a pedir virtudes, las quales nos dara como mose.

noforros la deslearemos para los que nos offenden. Pues diga el alma hablando. con iu Christo delta manera: Señor pues primero te acordaste de rogar a Dios por tus enemigos, que de encomendar a S. luan tu madre virgen quando te cruci ficavan: lo que te supplico es, que en hon za y gloria tuya des a fulano y fulano, &c.la falud, honra, hazzenda, y vida que ha menefter, y fi para efto fuera necessario queme la quites a mi yollo contiena to atrucque de que lo des a ellos: dales Senor la gloria eterna, y todos los bienes que se pueden dessear. Con esta manera de oracion se afernora mucho el anima enel amor de fus enemigos, y anda interiormente belando les los piesiócon un entrañable desseo de su feluacion, y pareciendo que se descuy da de si, le communica el Señor tal spiritu, y tanta perfectió. qual fu divina Magestad da a entender a las almas deficofas de faluarfe.

Cant.i.

W

Mirar al proximo come a imagen. Vina de Christo.

64

LA

L'A quinta cosa que el alma ha de ha-zer con el proximo, es nunca mirar a ninguno como a particular persona, sino como vnaimagen viua de Iefu Chrito fi fuere hombre, y fi fuere muger, co. mo a verdadera imagen de nuestra Señora, y como almas amadas de Dios, y redimidas con su preciosissima sangre : haziendo costumbre de esta consideración de mirar las almas con estas ojos, ganan se innumerables fructos en el amor, modeftia, respecto, synceridad, castidad, y otras innumerables virtudes, cuyos contrarios vicios nacen dela falta defta confideració, y haziendofele a vna alma ojos de paloma, que fon ojos fenzillos, de los quales dize el Señor : Si tu ojo fuere fenzillo, todo tu cuerpo fera relplandescien te, dando a entender, que de la senceridad destos ojos de paloma, nace el refplandecer de todas las virtudes. largimas delicotas de faium

Cant.1.

VI, Subjettion y respects a qualques

LO fexto, que el alma deue hazer con fu proximo, es andar humilde y fubjecta, y obediente a qualquier persona, de qualquier estado y condició que sea. Na ce esta subjection dela oración appreciatiua enla qual el alma considera a Dios, como a infinito è immenfo de infinita bondad y fabiduria, y engrandece en fu coraçon aeste Senor, teniendo todo lo demas por lo mas baxo y abatido que te puede penfar.Luego confidera que todas las demas criaturas por baxas que fean, fon mas excelentes que fu alma: pues que fiendo nada ha offendido a Dios; de aqui se le sigue vn abatimiento tan grade ante Dios y todas las criaturas, que no ofa leu uantar los ojos a ninguna dellas, aunque lea vna hormiga : y como vec que la mas excellente criatura de todas las que ay aca, es el hombre, para quien Dios erio todas las colas, y en quie pulo de tal manera su coraçon que se hizo hombre, y murio por el hombre en vna Cruz, de aqui le nace vn respecto y reuerencia a qualquier hombre por folo fer hombre. que le tiene por indigno de leuantar los 0,00

ojos a mirarlo: y le parece que le haze Dios gran merced si vna criatura tan excellente lerine, maltrata, o afrenta, para que enalguna manera seacuerde del, y si le ama, ofauorece, o hablabien, da gracias al Señor por tan foberano bien, y queda fie npre abatido y humillado, y amando tan excellente criatura, dando por bien empleado el gastar la hazienda, honra, y vida, perel bien de sualma. redemida y comprada por tan alto precio. Y como la razon desta subjection y reuerencia, no es otra que ser el hombreimagen de Dios amado del , y redemidoporfu fangre. De aqui leviene que no ay differencia en esta subjection de qualquierhombre, siquiera sea Rey, labrador, feñor, o esclauo : aunque en lo exterior y manera de trato haze fus differencias de respectos: que es bien que se guarden, llamando al inferior con

pelabras de inferior, aunque le

servi le nace vnoislafloq na reverencia a qualquies hombasqual ab lo fer hombre.

que le tiene por intorto de legantar les

VII,

#### VII.

Tomar todas las cosas de los preximos por proprias.

nina.

A fexta y vltima cofa que ha de hazer vn'alma confu proximo es, tener todas las cosas de su hermano por proprias fuyas, los bienes y buenos fuccessos como fia el melmo le acontesciessen, alc grandose encllos, y dando a Diosgracias por ellos: los fuccessos desfabridos, calamidades ytrabajos, affligiendose dellos, y entrifleciendose, y pesandole, como si a el mesmo le ouiessen acontescido : de q los hermanos firuan a Dios, y leagrade, y aya fiempre almasque figan la vanderadela Cruz, en qualquier estado q este, y de qualquierreligion que fein, le alegre como fifiiesselmesmo, o fuesse los de su religion. Si overe dezir que ay pec cados enel mundo, duelale aquellos peccados, y tenga contricion por ellos, y haga penitécia, como si el mesmo los quiesle comettido, pidiendo al Señor perdon, dela manera q Iefu Christo nuestro bien

somo fobre fus hombros todos nuchros peccados, y murio por ellos en la Cruz. Esto parece que el Señor nos mada, quan Mat.12. do dize.Amarasa tu proximo como ari mesmo. Y la voion de coraçon es tan deffeada de fu Magestad, que nos la manda gener diziendo, que nos assemos vnos a otros, como el nos amó.

### ATENTO BEEN CAPITVLO III.

DE LO QUE DEVE HA. zer el alma para configo mefina, para caminar a la perfection.



INGVN enemigo to nemos mayor quenofotros melmos, y que mas dano nos haga, con quien sea mas dif ficultofa la pelea : por-

que al cabo de mucho exercicio spiritual se queda nuestro amor proprio entrañado en los huellos, que nos contamina, la

THE PARTY

perfecion. Y para que el alma se sepa as uenir con el, y conservarie con rectitud en si mesma, consiene que haga las siete cosas siguientes.

### I.

### Conoscimiento del amar proprie.

A primera, conoscer muy bien su 2 mor proprio, y la cantidad del. Efte se conosce de dos maneras. La primera, quando el fin q nos muete a h azer qual quier obra, aora fea de virtud, aora de vicio, es nuestro gusto, commodid. ad, intereffe, o prouecho, y no el dar con tento y gusto a nuestro Dios. Y es de ac luertir que de dos maneras podemos po ner a Dios por fin de nuestras obras. La p vrime ra, poniendole por tal fin è intencioi h de nuestros desfeos, sin que miremos a hofotros de ninguna manera: y quando las obras fueren assi hechas, van libres de amor proprio. La fegunda quando p 10nemos a Dios por fin de nueltras obr. as, y buscamos tambien enellas nuestra comodida do

modidad, y escusandose con dezir q las hazen por seruicio de Dios: y estos tales van ceuando el amorproprio con las co sas de virtud, y despues se hallaran muy arajados, quado se les offrezea qualquier occasion, o alguna cotradicion: y quado no miramos a Dios, fino folo anuestro gusto; o como didad, nacen pura nete de an or proprio. La fegunda cofa en que se conofee el amor proprio, es en los lentimietos y af ficiones q el almariene quan do fe le offielce colaq no lea a fu gusto; o q le tocue a la honra, o propria estima: yes de notar q muchas vezes nos quiere engañar el melmo amor proprio, quado nos has ze algun agrauio, haziedonos entender q no nos pela por nuestro dano, fino por la offensa phizo a Dios el que nos agracio, y queremos e disfraçar con zelc', de Dios. A quiedesta manera se sie red esusagrauios, sele puede preguntar. qui e si entato tiene la honra de Dios, que le pela de la offensa que le haze el que le dis te vua palabra affrentola: porque no le-pe sa de tantos millares de infieles y hereje que offenden a su Señor, muy mucho mas

mas que aquel q'leaffrento? Pues el que se hallare con estos sentimientos, y con buscar sus comodidades, creame q esta a seno de amor proprio, y no se tenga por seguro encleamino de la persectio: porque on offresciedose la occasio, suego saltarà.

### ersyellerienips Libragues induction of the

#### Mortificacion interior, yexterior.

L A fegunda cosa que el alma ha de ha-zer para consigo, es vua continua mortificación todo el tiempo de la vida, yen faltandole este açote dela mano, por mas que le parezea que aya fubido a la cumbre dela perfection, crea que esta be stia desenfrenada de si mesmo le ha de despenar. Procure mortificar cada vno sus potécias y sus passiones desta manera. Los ojos, quit indolos al mejor tiépo que gustaren de aquello que mirauan : o li miraren o gustaren de ver algo, como campo, yeruas, fuetes, ce. por el melmo calo que los ojos gustaren, la voluntad de leuante a gustar de amar a aquel gran -100名法数 Schor

Señor que erio colas tan excellentes hermofas, y deleytandofe en esta hermofura del criador: de fuerte q por vna parte o por otra, el alma fiempre fe aproueche,o con perder aquel gusto fensual, o del mesmo gusto subir al gusto spiritual. Y no hablamos del gusto sensual illicito. que esse siempre se ha de quitar, sino del que es licito, pero no necessario. De la mesma manera mortifique el oydo, con quitalle de oyr palabras impertinentes, y mulicas delicadas,o filas overe lettantar el spiritu a Diosyy a las musicas celestiales. Y assi los demas sentidos corporales. como el gusto, tacto, y olfacto, y la imagi nacion, y passiones del appetito que son el amor, y el aborrecimiento, el deffeo, el alegria, y la triffeza, la elperança, y delefperacion, temor, atretimiento, y la yra: que con este cuchillo de piedra dela mor tificacion, circuncidando lo interior de fus appetitos, interior, y exterior-

Com. 7.

Muliod,

mente le hara digno de fer carlom de lamado hijo

Dennieval, de Dios. sel al falle

Aborrecimiento proprio.

Atercera cosa qel alma hade hazer, es aborrecerse, cobrando contra si vn odio, y vn rancor y enemistad la mayor que pudiere como contra quien mas da no le haze en susaluacion. Si aborrezco a quie me quita la hazieda, y mas a quie me quită la honra, y muy mucho mas a quien me pretede quitar la vida del cuerpo fin comparación tengo de aborrecer mucho mas a quien me quiere quitar la vida eterna del alma. Esta me pretendo yo quitar a mi melmo, por dar contento a mi cuerpo, y gusto a mi sensualidad ; y assi de dia y de noche tengo de andar tras de mi mesmo, rinendo conmigo, affligiendome, y castigandome, sin que se passe dia ninguno, que no me haga algun enojo, o suffra de buena gana el que otros me hizieren.

Clasfara y recoglimicare.

Silencio, grefrenamiento dela lengua Mb 03

A quatta cosa que perficiona vn'al-ma en si mesma, es el refrenar lalengua:y esto mas se requiere en los religiolos que en los seglares: porque si alguno dixere que es religiolo, y no refrenare fu lengua, vana es fu religion, dize el Apo-Iscob. 2. stol Santiago. Vnos religiosos refrenan la lengua, cerrando del rodo la boca, para no hablar palabra, fino es preguntandoles alguna cofa, y procuran responder con muy pocas y muy pentadas palabras: Otros que estan mas obligados a habler hazen costumbre de primero que hablen las palabras con la boca delante de su proximo, quer hablado las mesmas don el coraçon delante de Dios, y el que defta manera hablare con buena balança tiene pesadas sus palabras, para que no tropiece en la lengua, y fea lu cayda incufable y mortal.

of diffe to

#### Claufura y recogimiento.

L O quinto, que ha de hazer vn'alma para configu mehna es, buscar con to das

rodas fus fuerças el recogimiento interior de lus fentidos, y exterior de lugar recogido y apartado de gêntes: nunca fiandole de fi melmo:como quien tuuiel ievn leon feroz que mientras està encerrado està manto, y en faliendo dode pue de estar fuelto haze carniceria: de la mesana manera ha de tener cada vno fu fenfualidad por mas fubiecea, redida y mortificada que le parezez que la tenga: por que con el distraymiento . occasiones , y derramamiento del alma, aunque fea hijo de buenos padres, como Dina, caera: y aunque sea entre sus proprios parietes, Gen. 34. como Tamar peccara, y aunque sca mas 3.Reg.21 fuerte q Santon fe enflaquecera, y más lud. labio que Salamo, le cegara: y mas perfecto q Dauid, se peruertira : mas fi esta re- 3. Reg. it cogido en fu cuena como Helias, goza- 2.Re.II. ra del Syluo delicado de la inspiración, 3.Re.19 fi guarda encerramieto en fu cala, como Gen.25. lacob, y no anda a caça de las occasiones como Esau, baxaran Angeles del cielo y Gen. 28. subiran desseos de su espiritu: por la etcalera de su coraçon : y finalmente aunque fea vn Thomas, fino fe halla a puerta loan. 20

D 2

cerrada como los discipulos de Christo. Te hara incredulo, delas grandezas del ipi ritu, y sera menester particular milagro para que metalos dedos de fus potencias en el costado abierto, para nuestra salrado ella manto, y en la lengo enoissue

#### tie eifar inetra hat Tancerar de la melmuse canera ha of teder eads one for ten-

Contricion y penitencia.

A fexta cofa que conferua a vivalma en si misma con la perfection que requiere la vida Religiosa, es Contricion delos peccados, y verdadera penitencia dellos, acordandonos q a esso entramos enla Religion a llorar nueftros peccados y los de nuestros hermanos : este folo camino purifica el alma, augmenta en ella la gracia, engendra las virtudes preserva de los vicios, es libre de ambicion, foberuia y vanagloria, y es el camino carretero para la bienauenturanças bienauenturanças

- 95 Pos

北部門

2.Mo.n.

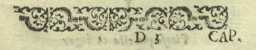
QZ.498.5

Geness

#### Jacob, y no and levadeles occasiones

Discrecion, yguarda dela salud. A septima cosa q ha menester vn al-ma paracosigo mesma es, no dexarse lleuar

lleuar de sus impetus y desseos, de suerte que poga en rieigo tu falud: porq fin ella mal puede exercitarle en los exercicios arribadichos, ni durar enelrigor de la pe nitencia: ni andar punctual en la guarda de su regla y constitutiones: pero porque muchas vezes el amor proprio se distraça con discrecion, y guarda de la saiud corporal, conuiene el pleyto entre la diferecion y dessens de penitencia, facalle del poder de nuestro libre aluedrio, recu fandole como a apaísionado, y que ic re mitta a la obediencia y confejo del confessor: los quales si sentenciaren corra los desseos dela penitencia, aunque le quiten la possession del rigor, nunca dexa la causa desamparada, ni dexe de exercitarle, en todo lo que pudiere, como no haga daño a la falud,



### CAPITVLO IIII,

#### DE LA OBSERVANCIA

de la regla y constitu-



NA de las cosas que mas conuiene al Religioso, y en que mas de veras se ha de exercitar, es en la guarda de su regla y constitutio

nes: porque si dessea hazer la voluntad di uina, y esta se declara por los estatutos, quien no se afficionare a ellos, es elaro q no ama a Dios, el qual se quexa por el Propheta Hieremias, diziendo: Que es esto que mi amado en mi casa haze muchas faltas? Y para que el religioso se essuerce a guardar sus constituciones y regla, exercitese en las siete cosas siguientes.

I,

Piense que esta en lugar Sagrado.

La primera piense quas obligado està a ler sancto, puesestà en lugar sagra. do, y en compania de fanctos, y quanto ha caftigado Dios a los que han hecho faltas en lugares fanctos. A Lucifer por que se ensobernecio enel cielo, hizo de\_ Ejas. za monio del infierno. A Ada, y a Eua, porque desebedecieron enel Parayso terre. Genes. z. nal priuo dela original justicia, con vodos fus defeendientes. A Nadaby Abiud trago viuos la tierra: porque en el tem- Leuit.10 plo offrecian fuego ageno. Muertos fe cayero Ananias y Saphyra, porq mintieron a los pies de S. Pedro. Y assi piente el religioso q faltare a sus reglas y constitutiones en este parayso terrenal y templo deDiosviuo dela religio q fe hara vn Lu cifer en soberuia, y sera prinado de las vir tudes naturales que Dios le dio: y le tragara viuo latierra del delleo y apetito del mundo: y fi mintiere de lo que propone a los pies de su Prelado quando le dan la profession morira muerte eterna, y no vera la gloria del Señor, como dize el Propheta Efayas. En la tierra de fan-Ros pecco, pues no vera la gloria del Esai. 25,

Schor.

Señor. Y aunque es verdad que las conflituciones y regla no obligan a peccado mortal:pero por no guardallas, y la coflumbre de quebrantallas, permitte el Se ñor que venga va alma en menosprecio dellas, y a otros grandes males por donde se condenne. Si el Señor mandaua cortar el arbol que no hazia fructo en su viña, quan mas cierto es que mandara cortar el arbol que haze mal fructo?

Luca, 3.

Domur.

#### er spoyenes la riente porque en ci tempor estra riente pageno. Muertos fe

Memoria de los propositos y inspiraciones diuinas.

LO segundo para la observancia de la regla y constitutiones, trayga el religioso a la memoria las inspiraciones que Dios le dio enel siglo, y todos sus propositos antiguos con que vino a buscar per section al estado en que está, y haga exercicio destos propositos antiguos, siquiera vn diaen la semana, que le hara mucho al caso, para lleuar con suanidad los trabajos dela regla.

#### III may soon walles

Meditacion de la regla y con-Etitutiones.

PRocure lo tercero juntar ala meditacion ordinaria q tiene en la oracion. La meditación de algun capitulo de la re gla, para yrfe exercitando en ella, y afficionando à fu observancia. Esto nos mada nuestra regla, diziendo, que pensemos de diay de noche en la ley del Señor : y puede yr haziendo sus meditaciones de Cap. 3. la regla los dias de la femana, exercitandose cadadia en dessear cumplir con perfection vna de las virtudes principales de la religion, por el ordé siguiente. Domin go la obediencia.Lunes la castidad. Martes la pobreza. Miercoles el officio divino. Iueues la confession, communio, ca. pitulo, y examen de consciencia. Viernes la penitencia, aspereza de vestidos, y de cama, abstinencia, y ayuno. Sabbado lo q toca a la paz, humildad, zelo de almas, y las demas virtudes pertenecientes a ello. Y cada vno destos dias lea y medite las

regles y conflitutiones que vienen conaquella virtud.

#### IIII.

Referir los dessess de la oracion a la guarda dela regla.

O quarto que aprouecha mucho pa raguardar la regla y costituciones, es quando el alma esta aferuorada en algunos grandes desseos de Dios, que de verdad dessea qualquier genero de martys rio por este Señor, referir entonces aquellos meimos defleos a lo que mas difficultofo fe le haze de guardar de fu regla, y constituciones, haziendo este discurso en su meditacion: Señor por quie tu eres y por feruirte en alguna cofa, me holgaria de muy buena gana de dexarme quemar viuo: pues mas facil cofa es hazer porti tal y tal cola, &c. Y entonces trayga a la memoria aquellos puntos de las constitutiones, q le parecen mas graues y difficultofos : y faque de la oracion

vn viuo desseo de exerci-

regins

#### Traer refumida en pantos la regta y constituciones.

T O quinto que ayuda mucho a la obseruancia, es, traer resumidos todos los puntos que le hazen al caso de la regla y costitutiones para el exercicio de la virtud, y para tenellos alamano, è yr se enclexamen de consciencia mirando, y examinando por ellos:porq facilmente fe oluidan, fino se pone diligencia:y puedense traer en vn carrapacito pequeño, con otros puntos q cada alma ouiere me nester para aferuorar su espiritu; y en el mesmo cartapacio a parte los puntos de aquellas constitutiones en que mas de ordinario suele caer y descuydarse para andar mas cuydadolo en no quebrantallas.

Rogar a los superiores y subditos le ad miertan de lo que falta en le obsernancia. De on you dest be (SUDDEC

Lo fexto ruegue humilmente a todos los de casa, alsi superiores como subditos, le auisen y aduiertan quando salta en alguna cosa delo que està obligado a la obseruancia de la regla y constitutiones. Y tambien le auisen de las cosas de que se escandalizan en su manera de viuir, para que se enmiende y reciba detodos humilmente las reprehensiones y aquisos que le dieren.

#### VII

Cada mes baga alguna penitencia particular por las faltas de aquel

mec

Finalmente haze mucho al caso que cada mes escojamos yn dia para hazer examen de todas las faltas que se han hecho en el, y tomar por costumbre aquel dia, hazer alguna penitencia particular por ellas. Con este exercicio se va purificando el alma mucho en la guarda de la regla, y esto es ser religioso, y ser obseruante en la religion, que traer el habito, y no guardar lo que se professa, es hy

Inferm.

ad cleri.

pocresia, segun dize el glorioso S. Augucadimicacountains

## CAPITVLO V. DELA OBEDIENCIA.



S la obediencia el primer voto de la religion y el principio , fundamento, y substancia de toda la vida religiofa, legu dize el fancto Co-

manda of project

cilio Tridentino. Puedese la obediencia Ses. 25.6. guardar demuchas maneras. La primera 1. de rede sola la obra exterior : y es que haga el form. subdito lo que le manda el Prelado, quedandole la voluntad repugnante, y cumpliendo con la obra, por folo temor, ver guença,o respecto humano. La segunda, de sola su voluntad, quando aunque la voluntad quiera cumplir lo que manda la obediencia, el apetito queda rebelde, y haze co corradictio la obra. Lo tercero,

de obra, volútad y apetito, mas no de en tendimiento:quando lo que se manda se haze cou huena voluntad y gusto, aunque el entendimiento se queda con su ra zonide que lo contrario fuera mas acertado para el negocio particular que le mandan. Lo quarto de obra, voluntad y apetito, y entendimiento, quando lo que manda el prelado se haze de buena gana, yeon gusto, y cegamos el entendimiento, sin dexalle discurrir a que aya co sa mas acerrada que lo que manda la obe diencia:si el melmo prelato no manda que discurramos, y pensemos en el negocio que entonces el discurrir tambien es s de los obenienciary quando llega a tanto que -5: sh no folamente no discurre el entendimien anti to lo contrario:pero ha hecho ya costubre de cegarie, teniendo fiempre por mas acertado lo que es obediccia, y le queda en clalma con vna ignorancia fancta co-Pfal.27. movn juniento irravional, esta es la mas perfecta obe liencia de todas. Es grande el merecimiento de la obediencia, porq encierra en fi los actos de todas las virtudes. La fe, porq el obediente cree, que

lo que el prelado manda, lo manda Diose y como traças dadas por Dios, faldran muy mejor de lo que el peníaua, aunque le parezca lo contrario. La esperança, por que confia de veras que faldra mejor la obra de Dios que manda el prelado, que nola que el piensa è imagina: y assi se arroja a hazer la obediécia. La charidad: porque entonces se vee si vn'alma ama a Dios, si cuple en todo la volutad diuina: y por se sabemos, que la voluntad de la obediencia, es voluntad de Dios, conforme a aquellas palabras: El q a vosotros oye,2 mi oye,&c.La Prudencia: porque Las. 10. no ay mayor virtud en el entédimiento, que fabelle refrenar por amor de Dios, y quitarle sus discursos, poniendolos en los que no puede ler fallos, que es en los dela obediecia: porque ya que el prelado le engañe en mandarme, nunca me engaño yo enel merecer con obedecelle. La lufticia: porque delde que hize el voto. di mi voluntad al seperior, y todas las vezes q fela quiro, hago injusticia. La fortaleza: porque en ninguna cola mostrare tato fer fuerte, como en redieme a mi mil

mo: y lo que mas difficultoso es de rédir, que es el libre aluedrio. La téplança: por que si yo mortifico mi amor proprio, y proprio parecer, facil me sera mortificar los demas desseos que desto nacen.

Con siete condiciones

HADE GVARDAR

cl alma la obediencia.

I,

L'A primera es, velocidad y preseza, fin esperar tiempo alguno.

obstate laune

gus o area 11.

L'A segunda, con gusto, suauidad, y bue na gracia, sin dessabrir al prelado, y hazer que me mande las cosas a vozes, o muchas vezes.

III.Sin-

### III.

#### Sinceridad.

A tercera, con llaneza, finceridad, fin replicas, escusas, ni declaraciones, o interpretationes de lo que me manda, q fuele dar el amor proprio.

#### 1111.

Alegria.

L'A quarta con alegria, sin tristeza, em botijamiento, o suño.

### Fortaleza.

L A quinta, con fortaleza de animo, fin descaecimiento, floxedad, y casancio

### VI.

Perfenerancia.

A fexta, con perseuerancia todo el riempo que durare la vida: porq mu chos el año del nouiciado, y quando em picçan son obedientes, y despues quando mas auian de aprouechar desfallecen. Y el que perseuerare hasta el fin (dize el Senaor) sera saluo.

H

VII.Humil

### VII,

#### Humildad:

A feptima y vltima, con humildad, y feconolcimiento de mi propria mife ria teniendome por tan baxo (interior, y exteriormente) delante del prelado qui aun no ofe leuantar los ojos a el.

# CAPITVLO VI

DEL VOTO DE la Cellidada

A quinta, con fortaleza de animo

Nete las virtudes q ma resplandecen en la religion, la castidad puso si bretodas su silla : porque del alma, la salud de las potencias suz del conuntimiento : pues dize el Sabio, Que mo mora la sabiduria en cherpo subsubtora precados ; corona en la discha mas sucre que tenemos que constata si su constata

M.Humil-

es la de nucltra carne, y lo q mas egrada a los ojos de Dios en nuestras coiciecias Los q figuen al Cordero en la bienauen suraça adodequiera que va, virgines fon: y las desposadas del buen varen, que es Christo, castas fon y virgines, como dire S. Pablo, la madte virgen, de almas ca- 2.Cor. 11. stas quiere fer feruida, y no ay cofa q hagaparentesco entre los Angeles, y les hobies mejor que la castidad, como dize S. Matt.5. Ambrofio. Estos limpios de coraçon ve-Apo. 24 rana Dios, y le cantaran catar nuctio de Apa.44 alabança, y derribaran sus coronas a los Asis to 8 pies del Cordero, ferá dignos Leuitas en 19.020 la casa de Dios, quando de tal manera 2.Reg. guardaren la Castidad, que se abstengan de comer el granillo de la passa, como di 8/41.50 ze en los Numeros, q quiere dezir, apar- Num.6. tarfe de la mas minima occasion q tunicren , y seran finalmente moradores de la ciudad fanctade Ierufale, que es mas pura que el cryftal, como fe dize enel Apo- Apos calypfi. Y tanto quanto es mas excellete sefta virtud, es mas aborrecida de los malos, despreciada delos mundanos, y perleguida de los demonios. Pero para que se olid guarde

guarde con la perfection que conuiene pareciome dar luz en fiete cofas figuien. Lose ligues al Cordeto en la brenenas

entrara adolectmenta de va virgines teater deliver and del buch up. it allere

Luz de la granedad del peccado desbenesto en los Religiosos.

A primera, que siempre trayamos en la memoria lo mucho que se enoja el Schor co los que auiendo hecho voto de castidad son deshonestos. Abominable es él adulterio: tanto que por occasió de vno que co diabolico abulo fe cometio con vna muger de vn Leuita en el tri-19. 6 20 bu de Benjamin fe enojo el Señor, de ma nera que costo las vidas de mas de sesen-Pfal. 50 tay cinco mil hombres. Y con fer Dauid tan amado de Dios, por vn adulterio q cometio, como flaco despues de auerle llorado con tantas lagrimes de fus ojos, que regauan su estrado, le castigo Dios con la muerte del hijo que nacio de Berfabe, con pestilencia en su pueblo, con la perfecució de Abfalon, y las desgracias de la muerte de Amon, y fuerça de Tamariy finalmente con la afrenta que su proprio hijo

Yudith.

Matt. 5.

ADO. 24.

diposide.

z.Reg.

hijole cometio en fus propries mugeres. Y con razon por cierto el adulterio es grauisimo peccado por la offensa que haze la adultera al marido; y tanto quanroel marido fuere mas generolo y noble, fera mayor el affrenta y mayor el pesado. Pues quien podra dezir la grauedad del peccado que haze vna religiofa quando es adultera a tan generofo infinito, y huen esposo, como lesu Christo, Rey de Reyes, y Señor de feñores, con quien verdaderamente se desposo quado hizo el voto de castidad, y recibio el velo de Religiosa. Gran maldad es que vna hija de buenos padres que tiene hermanos honrados y principales los afrente. con vna deshonestidad, dandoles tol occasion que se mataran con quien sue la causa. Como acaescio a los hijos de Ja-cob, que lleuaron a cuchillo al principe de Sichen, y a los moradores dela ciudad de Sicar: porque se atreuio a su hermana Dina. Pues qual fera la afrenta que haze vna Religiosa a su madre la Virgen Masia, y a fus hermanos los angeles, que es The second Ballo of geme

gente de tanta pupta de hours, que la Bra muy bien vegar el atrenimiento que suprere derras de vua rexa, y locurorio, con platicas y penlamientos deshonafos la hija de la virgen Maria, que no. fentremera en el estuado de su madre, ni delante de fus hermanos, ni aun a leuantar los ojos. El estupro y fuerça que se ha ze a vira virgen es ran derestable pecca do que aun los Emperadores Gentiles pufieron penade muerte cotra quien le cometicile, no haziendo candal de caftigar otros pecezdos por granes que fean que ayen la republica: pues qual tera la pena constituyda por las leyes diuinas, a quie se atreuiere a vna virgen confagrada a Dios, y ala melma fi fe pufiere en oceasio hundae lea con folo el penfamiento cofentido; puesque el padre celeffial, que es Dios, es spiritu, y los que le adoran, en. Ioan. 4. espiritu y verdad conviene q le adoren Y las que en fixiritu no fueren cultas, aunque por falta de occasiones lo fean en el cuerpo, no dexarán de fer defechadas do las dininas bodas, dandoles con la puer-

Mas. 25 ta en los ojos, como a las virgines locas. Todos

Sen. 34.

Todos fabemos quanto agranio fe haze al lugar fagrado, tino fe mora en el co re uerecia, y a qualquier cola confagrada fi le llega a ella fin respecto y temor, pues por solo llegar Oza fin el al arca del Senor fue muerto, y los que vendian palomas enel templo, echados co açote y eno jo de lesu Christo. Pues qual fera el delicto del que se atreuiere a paner los ojus. finrespecto en los templos viuos, q lon las Religiolas contagradas a Dios, que moran en lugares confagra los , quales fon los monafterios, y dellas melma; la dieren oceasion a tan gra mal? No du lo fino que haga Dios mayor caltigo q en el tiempo del rey Antiocho, quado en el 2. Mac. templo se vieron deshonestidades , y 6. que por folo yn peccada deltos embie castigo vniuersal a todo vn Reyno, co- Gen. 24 mo le quiso embiar en tiempo de Abime les, por el mal penlamiento q tuuo con la esposa de Abraha. Entre los peccados que ay en la deshoneftidad, el mayor es el incesto, quando un hermano o padre acometies (lo que aun las bestias brutas

rehusan)con sus hijas, o hermanas : y he

Matt. 21

3. Reg. 12 caro le coño a Amon, hijo de Dauid, lo de su hermana Tamar, que bie poco despues sue muerro a punaladas, non Ales

pues fue muerco a punaladas por Abía-Oan. 13. Ion. Y alos dos viejos la fenfualidad con Sulana, pues fueron apedreados. Y tanto quanto mayor fuere el parentesco, y en mas noble sangre, sera mayor la abominacion del incesto. Pues que oydos ay q no tiemblen, fi a caso acaciciesse q sacerdotes que se llaman præsbyteros, que en Griego quiere dezir los viejos: y quiça pa dres elpirituales, y por lo menos hermanos,no con parentelco de sangre corrup tible, y de mundo, sino de sangre de letu Christo, cordero sin mauzilla, se arrauies sen a poner el coraçon tan abominablemente, o las religiolas que a esto les dielfen occasion alguna? Concluyo pues diziendo que la grauedad de este peccado deshonesto en religiones, abraça en si lo mas graue de los grauissimos peccidos deshonestros, como del adulterio, rapto, o strupo, incesto, y sacrilegio: y por essa causa deue de andar el demonio tan ansioso de hazer caer en alguno, por pequeño que fea.

II.Luz

Luz de los penfamientos.

L O segundo que aprouecha para guar dar con persection el voto de la Castidad, es que viralma entienda de rayz sus pensamientos: porque el demonio muchas vezes pretende derribar el coracon con algun pensamiento deshonesto: y dexar estar al alma, dandose de punaladas en seco, sin que se entienda, hastra que quando abra los ojos de su ceguedad, se vez ardiendo enlos insieraos.

Quatro maneras ay de pensamientos:
La primera, pensamientos consentidos.
La segunda, desectationes morosas. La tercera, pensamientos detenidos. La quar ta, primeros mouimientos. Quado estos pensamientos son de cosa que es peccado mortal, como de vnacto carnal, entonces el consentido, y la delectació morosa son peccados mortales. El detenido es peccado venial, y el primer mouimiento no es peccado ninguno.

Pensamienro consentido, es la determinacion de la volutad al peccado, que E s se piensa

se piensa y quiere, aung no se ponga em effecto la obra. Y condicele fer confentido entres femiles. La primera quando el alma fe acuer la muy bien, y fabe de cierto quenfentio. La ij.quando haze algna na obra por pequeña q lea , enderegada a lo que el penfamiento, como quien vaiesse tenido va pensamiento de matar winhabre, y delte nafcieffe cenirfe vine daga,o quien ouiesse tenido yn pensamientode deshoneftidat y defte nafciel fe escreuft yn villete : q anng despues fe arrepienta y cessen dela mala obra come gada claro està q colintiero, pues llegaro a alguna execució, y el colentimieto precede a la execucion vio è imperio entre los actos dela voluntad. La m. quado el penfamiento nace de coraçó ya rendido. fin relistecia alguna, como quando vno està determina lo de matar a vn hobre, y anda en esfas enemistades los pesamieros ordinariamente trae fon confentidos, y lo melmo es quié anda afficionado co determinacion de alcangarilo q delles.

Delectació moyofa es vugusto y cotéto delas peniumientos, querido y entedi do, aunq por otros respectos la voltitad miegue la obra, q por solo el respecto de Dios no la negara, como si un hobre ayarado q por couarde no daria de punaladas a su enemigo, o por no perder la hazienda, le estuuiesse deleytando en penfar que se las vedar y gusta con la yra de aquel mal pensamiento.

El penfamienio detenido es, quado el alma no desecha can presto el mal pensamiento, sino tiene floxedad en retistille, o sin causa legitima se pone en occasion donde vengan semejantes pensamientos,

y efte es peccado venial.

Primer mouimiento, es pensamiento a quien se resiste, o no costente, ni el alma es stoza o negligente en desechalle, que este ral aunque sea importuno, pegajoso, y q dura todo el dia, no solamente no es peccado, pero del trabajo desta cocienda mercee el alma muymucha gracia, y de la victoria con que sale della, alcança corona de premio, la qual se da legitime certan zi, que quiere dezir, al que peleare varonilmente en la baralla de sus pensamientos y tentaciones.

moth.A.

Tres fenales 2y, para conofeer que el pensamiento no es consentido, fino primer monimiento.

La primera, quando el alma no està eierta que emintió, ni vee en sialguna de aquellas tres señales que arriba dixismos del pensamiento consentido.

La fegunda, quando haze alguna feñal exterior (qualquiera que fea) para no
confentir, como dezir vn Aue Maria, o
el nombre de I es vs, hazerfe vna Gruz
enel pecho, dar luego alguna limofna,
darfealgun pellizco, apartarfe del lugar
donde està, besar la tierra, tomar alguna
disciplina, o cosas semejantes: que alguna
dellas es bien se haga, segun suere la te ntacion, y la opportunidad del tiempa o
lugar lo requiere. Esta señal aprouecha
mucho para los escrupulosos, para que
mo esten affigiendose y despedaçandose
se consintieron o no.

La tercera, quando al alma le da pena y dell'abrimiento el mesmo pensamienso que buenase nal es, que si le da pena, que no quiere, y si no quiere, que no con sienta.

-II he. ;

Para mayor declaracion defta materia de pensamientos es de notar, q dela mesma manerale acontece al alma en la pelea y batalla interior, que en la exterior. Si aconteseiesse avn soldado que le acometieffe vn enemigo, fi este qle acomete fuesse lo primeroruyn y flaco, y a las pri meras euchilladas le venciesse y hiziesse huyr. Lo fegundo, fi efte enemigo fuelfe mas valiente, y fe estuuiesse acuchillando vna hora con el, o quarro horasdando, y recibiendo heridas. Lo tercero, fiefteenemigo fuesse mucho mas valien te, y con tan gran imperu le acometiesse que diesse conel foldado en tierra, y le estuniesse maniarando, y el soldado diesfe vozes para pedir focorro a fucapita, el qual luego le fauorece, y libra de manos del enemigorde ninguna destas tres maneras queda el foldado rendido. Pero fi elmesmo se fuesse de su volutada ser eselano, o si en la batalla començando ape lear (por no canfarfe peleando) se dicise y dexasse veneer, o si viendose caydo no llamaffe a su capitan, sino que se dexasse arar y lleuar prefo, pareciendole qes im-

s.Cerso.

possible

possible aleancar victoria ; de qualquie r destas tres suertes queda vencido. De la melina manera acontece en la batalla co los pensamientos: q ay vnos pensamienros malos que son flacos, y el alma esta feruorofa y deuota, luego los vence con acto dela virtud cotraria, y antes Te firuen de aferuorarfe enel spiritu. Ay otros pensamientos mas pegajosos è importunos, y cogenla mas flaca : ypelean por muchos ratos y horas : y al fin fale con la victoria. Ay otros penfamientos y tentaciones aun muy mas fuer tes, y el alma està can flaca q la atan luego las manos, y la derriban con vn impetie can grande, que les parece impossible refiftir. Y aunque este desta manera, congoxale de verse con estos pensamientos: riene voluntad de no peccar, acade y llama a Dios que le fauorezea, y el es ta fiel que no permittira que nadie sea tentado masde en lo que pudiererefilir, como dize el Apostol, esta tal alma en ningua na destas tres maneras cofiente, fino que que sean los pensamientos pegajolos cou mo los fegundos y fuertes como los terpolitible

3.C09.10.

da

ecroschempre le quedan primeros mouis mientos. Pero fi quado el mal peníamies to luego le confiente el alma, per la mala costubio que tiene de recear,o la pasa fion y fenfualidad que le ciega, o frauiendo començado a pelear fe canfaiy por no tener el trabajo dela batalla, te sinde, o & quado es muy fuerte y importuno, fe dexa postrar la voluntad, y se da ya por vecido, pareciedo le que la fuerça de la tentacion es confentimiento de lu voluted; de qualquiera destas maneras confintio, y pecco.Y es mucho de notar; q nieldus rar, ni la importunació del mal pesamien ro, ni la fuerça del, es confentimiento, como pienfan los escrupulosos, que les parece, que no despidiendose lurgo el penfamiento de la imaginacion, ya es cofenzido, y ansi nunca salen de cicrupulos y tormento interior, y llegan hasta perder cl juyzio:porque en los scrur ulesos son mas importunos los penfamientos, q en los que no lo ten. Tambien es de notar que nunca el alma le ha de dar per vecida, por mas fuerte que le parezca q es la contacion, y aunquele parezea q aya cay-HILE

do y consentido: porque el mayor har pon que los demonios tienen, es hazer ercer a varalma que ya està cayda en pec cado: y que pues ya falto en el consentimiento, que goze dela dulcura de la senfualidad enla obra, pues assi como assi pecco con el consentimiento, o postralle la voluntad, y hazelle encreyente que no podra resistir para que no quiera pelear. Guardese el soldado de Christo destas dos cosas, y siempre procure pelear con su enemigo que su capitan le fauorecera, y saldra con la victoria.

### co,ri innerea del. Haterimiento, co-

# Notitia de las afficiones sensuales.

LO tercero que conuiene que tenga vna alma para guardar perfectamente la castidad, es luz de la afficion sensual, y que sepa como entra en el coraçon, para poner los reparos que conuiene en di uerías baterias. Para mayor claridad dessa materia pongâmos este exemplo. Tos seemos yn poco de yesca, y este a della yn a

33

vna brafa de fuego: quatro jornadas ay desde que la brafa se llega a la yelca. h.sta que la yesca queda echa brafa.

La primera lecale la yelca co la prefecia del fuego. La fegnda echa de fi como vn humillo, ya que le quiere emprender elfuego. La tercera falta cetellas de fuego dela lumbre enla yesca, y vnas prenden y otras no. La quarta autendote em prendido algunas centellas abralafe toda la yesca, y queda hecha vna brafa.De la mesma manera se ha el coraçon que es comovna yeica, y el fuego la fenfualidad, y la ocation. Puella pues la ocation delante del coracon viendo, o hablando, o acordando fe de alguna persona discre -ta, o hermola, o rica, o que nos aya hecho -bien &c. Lo primero secase el coraço de los gustos y regalos que tenia en Dios, y en la penitencia y lagrimas, y comiença le a dar deffabrimiento el Choro, la oracion, el filencio, la obediencia, y las demas colas que le folian dar contento.

Lo logundo nacele vna inquietud en cleoraçon con aquella perfona que le va viene a la memoria mil vezes, fin dele-

challacielà presencia con vo homo y defalio siego interior, y vna cierta porturbacion que caula la ponçona , que va sa conumande por las venas adelante. Y es n ucho de notar que en las religiosas sunque el demenio no gragee fino estas cos jornadas, y aun fola la primera effa muy contento, y ha hecho mucha hezie ea aracliniferno : perque quitando el guilo deles execicios spirituales, queda la vida de la religion como vida de gran Itabajo. I vna rengiola della manera perturbada perturba toda vna commupulad y por effacaufa quicie y pretrade con tantas fuerças abentura en las reces. y lus utorios y villeres platicas vanas, lechura de libros mundanos, y ottas ninerias que al parecer lo fonirero fon la total perdicion y defluction delos mons-Mer os. Y rone tentafuerça en que no fe quiten ni reformen, que quando le trata deflo todo el infierpo le leuanta contra quien habia en cofa de claufura y 15iormacion. Latercera jornadade la afficien es, quando defla inquiered que ya tiene el alma con aquella perlona que le pareció bien, le comiençan a faltar cen tellas de desleos deshoneitos , y viene la rociada delos penfamientos torpes vno y otro: que aunque muchas destas centellas no trauen, sino que se resistan, y muchas pelotas deftas vayan por el ayre, al fin alguna vez da alguna en el coracon,y se enciende vn tal fuego, que es despues malo de apagar. Y es aqui de aduertir la subtileza del demonio, que a los principios no van estos desteos a lo mas hondo dela torpeza, por mas cautelofa mente enganar, mas antes el coracon le pone luego muy fuerte, en que por ninguna cofa haria tal abominacion, fino dan estas peloras en los arrabales, y confientense pensamientos de cosas que se and fe hiziffen ferian peccado mortal; aunque no fean las mas torpes.

La quarta jornada es, quando auiedo consentido el coraçon en pensamientos deshonestos, va cotinuando los desleos hasta quedar del rodo rendido, y andar se procurando la obra. Y es tambien mu cho de notar, q muchas vezes el demomio la chorua y impide, y difficulta: por--inos g

que quiça fi se pusiessen por obra los tales delleos, la verguença dela milma tor peza, o la afrenta y corrimiento y trifteza natural que a ella le ligue, daria occation a va aima de connertirle y falir de receased quiere mas effe maldito traydor q el alma se este pudriendo en su cie no reboleandole enelle su estiercol, para que la magestad de Dios sea mas offendidaty quede el alma mas engañada. Acuda pues el alma que quifiere guar-dar la callidad, a refiltir en todas las jorhadas que haze la fenfualidad, con el reparodelas virtudes, para no llegar a la primera: guardele de les occasiones con invelio recegimieto. Si estuniere en ella para no entrar en la fegunda: acudir a los exercicios de la cración, aunque fea fin gusto ninguno. Si se viere en la segunda, refissa mucho co la memoria de la muer re, y delas penas del infierno para no encera, dele mucho a la contricion continua delos peccados pallados, y pelamien ros prefentes. Y fi a calo el uniere en la qualta, apague el juego con la confessio SING

y communion a menudo, y con mucho cilicio, disciplina, y lagrymas, , i. pa refiltir: pues son bien diestros los er gos en pelcar. fin esguíre y delegre del caerpo en an

#### Lewish to me v effacer mecho del disto y fenfual que

Subida del afficion natural al and villi amor dinino. pe. Y and como el lubir y naucqui agua

A Nfi como ay tres fuegos, el vno el celeftial, q es el cielo Empyreo, donde habitan los bienauenturados. El fegundo el material, que es el Tupremo de los quatro elementos, y el que aca víamos. El tercero, el infernal que atormen ta y no luze. Y ansi como el fuego material està en medio del celettial y infernal, ansi enel alma ay tres maneras de amor y afficion. La primera es el amor di uino. Lasegunda, es el amor del aperiro, · y dela afficion natural, el qual nace de muchas colas. Vnas vezes de carne y de fangre, qual es el amor con que aman las madres a fus hijos. Otras de aucr recebido buenas obras. Otras de las partes y rolpectos

galentos, y perfectiones de quien es amado:las quales naturalmente atraen y tirana fi el apetito fin mal fin. El tercero es el amor ienfual, carnal y torpe, cuya fin es gusto y deleyte del cuerpo en offesa del Señor. El afficion y amor natural esta en medio del diumo y sensual que puede subir aacrecétar el amor de Dios, y abatirie a hazerie amor feniual y torpe. Y ansi como el subir y naucgar agua arriba cs con trabajo y fatiga: y cl baxar y nauegar agua abaxo es finninguno, co tolo descuydo y dexarse lleuar: anti subir dela afficion natural al amor diuino, cuesta trabajo, y ser lleuados del naeural al fenfual es facil, que en descuydandose vna alma, luego le acontece.

Procure pues quien quifiere apronecharle mucho en espiritu, subir de la
afficion natural a la diuina, tomando
por instrumento el amor que se tiene a
la criatura, para mas amar al criador.
Pongamos por caso, Hase afficionado
vna persona a otra por las virtuoes que
enclla vee,o por el parentesco, o buenas
obras recebidas, o por otro qualquier
respecto,

respecto, y naturalmente se le va el cora con a querella bien. Quando viere elecracon defta manera afficionado, atraque fea fin ningun generade fenfualidad des

Lo primero, cicilille y tenta delta afficion, recelefe y recencie della i y nunca fe affegure por mas fan Sto q fea y por mas fancta perfona q'le parezea en quien po we los ojos porquirelos affegurandofe della falla arriga plute azivar, v engatio fa ponosha le barthallado delpues mets dos en rales lazos y enfedos ; y arado el eoraçon can fuerremete, que es menefter mucho fauor divino para roper chás a a duras, y facar el coraço libre para therifi ent al Senerhollia de alabanea do choque

La fegundo, de la periona de pure mais Pfa! Ma oftuniere afficionada fe aparte mas recate, y rehuya, no quiriendo en la arnelon ninguna nincura exertor, por pequina que leas porque fi la afficio es fuerte, por mas deserminaciones quetengael aforade no pattar el pie dela mano, puella la oction presente, rompe el Leon del apetiro las cadenas de la razent yen va

instate

miliante le haze tal estrago en la coscion cia, que tiene despues bien que llorar de espacio.

Lo tercero, procure quando le viniere a la memoria aquella persona a quien fe afficiento y fus ralentes hazer comparacion della y de fins partes y virtudes à Chra 10. Como fi es quien ama fu padre, mad e o hermano, poner los ojos en Chri lo como en mas verdadero padre, manic, y hermano, de quien verdaderamente ha recebido el for, y la confernae cion del. Si eshermolo, comparar aque-Ila hermolura con la hermolura de Chri fto Si fabio rico, difereto , &c. confiderar quen mas sabio discreto, y rico es su elposo lelus: y por esta via como esta ya (A: s\ el coraçon abiandado con, la confideracion defias perfectiones en la criatura, tomala por elcalon para, lubir a mayon feruor de amor para con el criador, prin

Lo quarto, procure núca mirar aque, lla periona, ni confideralla, fino juntamente co Christo, y en ella mirara Christo, afficionandole juntamente al mismo. Christo con aquella afficion que tiene a squella

aquella persona de quien està afficionada. Della manera se toman armas de los mismos enemigos para cortalles la cabe ea, y subir a mayor persection, y se hurtan los vasos de los Egypcios para sacrisicar a Dios de Israel.

courts quiet margert Pars confiler O quinto, que aprouecha mucho pa ra la perfection dela castidad, es purificar la vista con la meditació, y rodas las vezes que viere sus proximos, nunea mirallos como si fuessen hombres, sino Angeles, o almas redimidas por la fangre de Ielu Christo scriadas a imagen y femejança de Dios. De aqui nace al all ma un cierto respecto, que no le dexa atreuerfe a poner el coraçon fenfual, y deshonestamente en cola tanestimada, y preciofa, y fia cafo fe le va, rehuya de llo como fi fueffeivo penfamiento de blasphemia. Pongamos por caso, Mira milul

Www.ymagede Christomuy hermolage vat ymage de nueftra Señora muy bié a: cabada, vaid le alcoraçon algun penlamientorope, y deshanelto con aquella ymagen, de aquel peníamiento, dale ca grande horror y espanto, como si suesse. vna gran blasphemia, y retraesse luego con uncha prefezat Pues que imagen ay en el mundo y retrato tan viuo de Christo como qualquer hombre? Y que gmagen de nuestra Señora tan al viuo como qualquier muger? Pues confidera do los como yaragende Christo y nue-Ara Señora, fi a cafo fe le fuere el apetito retraygale con aquel horrory efface que fi le vinielle un penfamiento de blat-Angeles o almas revisitas por la lan-cie de letit Chieft - Okadas a imagen y

Particular denocion con muestra Selveraino L'Ofexto, que deuen hazer las almasse glie vieren muy perfiguidas de pela muy perfiguidas de pela muy benittos y rétaciones tentuales es for muy b particularmente afficionadas y decoras y de nueftra Schora, y de la cruz, y de mas deles orres douociones rezar cada dià a fulime BUV &

28

fu limpissima concepcion alguna cosa, como tres Aue Marias, con este intento que les guarde su pureza y castidad: y quando se acostaren, o se vieren en algunos lugares occasionados, abracense con la Cruz de Christo, la qual há de traer como cipada contra las tentaciones.

## por mistacres IIV the que les

Charidad en la confission, y guarda de les pecsados y ocassiones q fuelco ser sansa de las caydas sensuales.

Quiere perfecta caftidad, es nunca jamas por verguença dexar de declararie
todo quanto le hiziere escrupulo en este
genero, contando las obras, palabras, y
pensamientos: y por el mismo caso que
alguna cosa le haga verguença, dezilla al
consesso, hasta q algun contessor docto
le diga q aquello nollo ha menester confessar. Guardesse de la vergueça, que no
ay cosa q tenga mas almas enclimierno
de gentes que la tienen para declararse
ensa confession, y no para dexarse seus apetitos y torpezas. Guardese tabien

bien de la soberuia y desprecio de otras personas que vieren exydas enesta miseria, y delos juycios temerarios deilas, y dela gula, sensualidades, y regalos del euerpo, delaconfiança vanadefi ,y de marmarar de personas q hunieren caydo: y de ponerie en las occasiones, que pormas fuerte, iancto, y fabio que fea, fino hayerela occasion y se apareare de losvicio; tenga por cierta fu cayda.

# CAPITVLO VI

DELA POBREZA



ALVIANO en el libro primero del ver dadero juyzio y pro-Q uidencia de Dios en l ere otras colas que tra ta de la pobreza, dize

estas palabrast El ayuno y la pobreza, yo las enfermedades no fon trabijo para los que los quiereny abraçan, fino para pidig los

los que las defechan y rehuyen, que el animo del que las padece haze que fean pesadas, oliuianas y suaues. No seles ha zia graue a aquellos antiguos Fabios y Cincinatos el ler pobres para enriqueeer su republica: A Diogenes y Socrates, y otros Philosophos amar la pobreza, porque ponian su animo en otras cosas masaltas que las riquezas mudanas, que

crael amor de la Philosophia.

Hasta aqui son palabras de Saluiano. Pe-Topara que nos hemos de acordar agora de Fabios, ni Cincinatos, ni Diogenes, pues el Spiritufancte nos pone otros mejores que ellos que se preciaron dela pobreza: y mediante el desprecio de las riquezas alcançaron en esta vida y en la otra abundancia de bienes temporales, y spirituales. Iacob con solo su baculo Gon. 320 passo el rio Iordan, y alcanço despues el desposorio de Lya y de Rachel, y las riquezas de Laba infuegro. Y Moyfen apa centando las ouejas de letro (que no tenia ganado proprio) vino a fer caudillo Exed. 30 del pueblo escogido de Dios, y libertar- 2 meh. 2. le del captiucrio de Egypto. Ruth an-

ME STORY

daua à espigar : pero vino a ser madre de Live . 16. los Reyes de Ifracl. Dauid el mas minimoy pobre delos hijos de Ilay, fue vnaido por Rey de mano de Samuel. He lias necessitado de pedir vn jarro d'agua y va bocado de pan a la biuda Sarep. rana, vino a tener tal espiritu, que con fis. oracion alcanço remedio para el pueblo quo perceia de hambre. Tobias y su mus Wab.t. ger vinieron a tata pobreza, que fi no es lo que ella ganana a texer ono ania otra cola para el fullento dela cafa, y despue s vino el a alcancar la vista de los ojos, es q vio a fu hijo cafado por mano del Ants gel con vaa muger muy principal, y vis dote muy crecido. S. Pedro dezia al que AB.31. le pidio limofna: No tengo plata ni oro, all. 10. y fanole que estava tulido. Sant Pablo ganaua de comer con el trabajo de fiis manos, con estar ran occupado con el of ficio de la predicacion, y fue principe do los predicadores, y deles demás Apofto 4.600 .4. les. Dezia el meimo: andamos pobres, muerros de fed y de habre, y estos couer tieron al mundo. Y al fin ninguno ha fin do ver laderamote pobrejo no aya eleas csqo daua

40

cado grandes bienes y riquezas. Pues tel ga por muy cierto el religiofo que de ve ras: breçare efta foberana virtud dela po breza, y fuere verdadero pobre de frazieala y de voluntad, q alcançara el desposo rio de Lya, q es la vida actiua, y dRachel, la rida contemplatiua, y las riquezas spi airuales dela gracia: podra fer caudillo de otras almas, y licuallas al ciclo, como Moylen, fera elposo de Christo nuestro Rey, que es mas excellente que el esposo de Ruth, y vngido por Rey dela bienaue turança que es mejor Reyno que el que aleanço Dauidsalcaçara el zelo y spiritta de Helias, y abrirfele han los ojos del coprocimieto con quez enriquecido el hijo de su libre aluedrio, mas q el hijo d'To biasty fera verdadero facerdore fuceflor de Pedro, y predicador del Euagelio co mo Pablo, y los demas Apoltoles. Cola se digna de admitacion, que los religio-10s antiguos, como los hijos delos Pros pherssen tiempode Helifeo, de quien fe elerine que su somida era pay legubres dellabridas, yloshijos delos Recabitas, Hier. gl ste quien dize Hieremias, que ni tenia ca fas MINISTOR.

Budue

4. reg. 1

fas ni viñas, ni oro ni plata, con tan entranabledesseo amassen y buscassen la pobreza, y los religiolos Christianos of demas del voto que della tienen hecho. professan de adorar, seguir y immitar a Luc. 20. Jefa Christofaluador del mundo, que ef cogio fer tenido por hijo de vn pobre carpintono, y de vna madre tan pobre: q In Epift. como dize S. Ignacio, no tenia fino lo ad Luan. que ganava de comer con el trabajo de fus manos, de quien nacio embuelto en vnospobres panales en un pelebre, fin tenerhalta q murio defnudo en la Cruz, dodepoder reclinar fu exbeça, co efto a cabatian de amar esta soberana virtud dela pobreza. Y auiendo hecho el voto della es mucho de llorar q no esten con técos co la faltade los bienes téporales: y lo que es mas, es amuchos tenga puefo el ojo de fu deffeo en lo fuperfluo, a los quales llama hypoeritas el bienquenturado S. Augustan en vastermon que ha aceporque aunque enlo exterior feu pobres en la interior fonticos : lazen voto de pobreza, pero no defecharian los dineros y harienda, findos vaieffen p las

Eugng.

manos. Para q fe guarde con perfection este voto dela pobreza: pareciome ad uertir las confideraciones figuintes. phera Helifeo Gue quedo llevode le-

praporque autendérenaunciale el mil-

Grauedad del peccado dela propriedad A primera, cosidere el religioso q el peccado de la propriedad es mas gra ue en los religiosos que otros peccados muy escadalosos q cautarian gran espan to y horror, fi los viellen cometer los fe glares: como falir de la claufura, dexar el habito, y cosas semejantes, las quales au q fon grauisimas offenfas, y ay por ellas puestas muy graues penas en las religiones: pero al fin no son cotra lo essen cial de la religion, q son los tres votos, como es el peccado dela propriedad. Y fegun dize el fancto Concilio Tridentis tino, si al guno de los tres votos falta, toda la religió dara fin falta gran cay da. Y tienen en fi los tres votos tan estrecho lazo de amistad, que en falrandole vno, los otros dos peligran : porque al religioso proprietario, bien le podemos dar por desobediente, y dezir que esta apelia

a peligro de deshonesto. Bien deuian de entender aquellos antiguos la graucdad deste delicto, pues en tiempo del Prophera Heliseo Giezi quedo llenode lepra: porque auiendo renunciado el műdo codicio las dadinas de Nama Syro.

FRes.

Sef 25.8

20. oh .1

A primera, et il II el religioto q el pecento de la pecento de la mangia de margra Escandalo en la Iglessacoi no su O fegundo, confidere el elcandalo que serda enel monasterio, y en toda la yglelia Catholica, y el dano que fe haze a la religion que esta infamada en boca de los feglares, que dizen que los religiofos que han professado y votado pobreza, y no tienen ni pueden tener do minio en cofa pues todo es del monafie rio:siendo proprietarios reban la hazieda agena, tomandolo de lugar fagrado, qual es el couento, y cometiendo enesto como vn facrilegio, y como quierobafle delayglefia. Y fi Annanias y Zafira q no eran religiofos, fino cafados quedaro Afft. ». muertos a los pies de S. Pedro, porque escondieron algunos dineros de la hazie da q aujan vendido, que fera de los relia polia giolos

42

giosos proprietarios que son como los Phariseos auarientos, a los quales Iesu Christo nuestro bien tanto aborrecia.

#### un aufend's fall and poligio de

Venden les proprietaries per baxo precio, le que ba costadogrande.

O tercero piese el religioso, q por vn poco de hazienda y vna nineria, pier de la verdadera pobreza. En quan baxo precio estima aquella perla y piedra preciosa que dize el Señor enel Euangelio que ha comprado, vendiendo lo que te nia, y dexado padre y madre, hermanos galas, renta y hazienda, dando lo todo por ella: quan mal hazen en dalla por ta baxo precio, aniendo le costado tanto valor.

#### 1111.

Anegafe los proprietarios en la mifma Nao-Confidere lo quarto, q la mayor igno rancia, ceguedad, y yerro que ay enel mundo es, fi vna persona que se huuiesse escapado de ser ahogado en el mar, entrandose en vna buena nao, quisiesse co G a mucha

mucho trabajo hinchir la misma nao de agua de la mar y anegarie enella. No menos por cierto, es ignorante el religio fo que auiendo falido del peligro de las riquezas que son espinas que ahogan la buena femilla de la palabra diuina, como dixo el Señor, y hazen tan difficulto fa la faluacion, que es mas facil entrar vn camello por el agugero de vna aguja que entrar va rico enel reyno del cielo, auiendose ya puesto en saluo en la nao de la religion, quisiesse con mucho tra-bajo y afan meter de la mesma riqueza que dexo en la religion, anegandole enella con elle affecto proprietario.

baxo precio, calVdo le costado can-

Offende el proprietario atoda la fantifist

Tlembleel religioso que se viere proprietario: de hazer una notable affié ta todas las tres personas de la sanctifsima Trinidad, Offende al padre, pues desconsia de su omnipotencia, y le parece que el quiste los campos de flores y yerua, y los cielos de luz, los peces de escama

escama las aues de pluma, y los brutos de sus pieles, como dize la escriptuta, cubre de nuuesel cielo, y da el agua de feada a la tierra, cria el heno en los mon-Pf. 146 res, y la yerua para el prouecho de los hombres, da a las bestias su sustento: y à los pollitos de los cueruos quando las madres desconociendolos por el vello blanco que les veen nacer, los defamparam por muchos dias, y ellos accuden dando vozes y clamando a fu criador, cl les pone el ceuo en la boca con las manos de su prouidencia. Offenden tam. bien al hijo, de cuya fabiduria infinita dubdan pues el fue el que hizo el camino de la verdadera pobreza, y faben muy bien que se pueden passar y sustentar con ella. Pinalmente offenden al Spiritu fancto, a cuya bondad y misericordia fon ingratos, pues que el es el q les inspiro a que tomassen la religion y hizielsen voto de pobreza, y con los del fabrimientos, delgustos, y azedias que con ellatienen, hazen agrauio aeste diuino Confolador, que da fus regalos y riquezas espirituales enesta vida, y en la G. 3

otrà a los verdaderos pobres de espiritas euvo es el Reyno delos cielos.

Las penas que los Concilios y fagrados Canoa mestienen puestas a los proprietarios. or political de los euernos que til de las

NO selamente en las Religiones ay castigos y descomuniones puestas contra los que cayeren eneste vicio de la propriedad, fino tabien los fagrados Canones y los Concilios antiguos y mo dernos ponen graues penas a los que offenden en el , y fi alguno quando snoria le hallauan proprietario, ay leyes que no le puedan enterrar en fagrado, fino enel muladar. Y fieste vicio no fuera can aborrecible à nuestra madre la Iglesia, no pusiera penas tá granes, pues de su condicion no es ser rigurosa, sino milericordiola, y piadofissima madre, y paloma fin hiel, para co todos fus hijos especialmente los mas queridos y amados, que son los religiolos. debette creinfolmo VII.

disqueras elpinica descripto es da facilitati

# ville Eline VII.

Enteder quales propriedad.

T O septimo, que aprouecha mucho para la guarda de la pobreza, es enrenderse mui de rayz que sea propriedad y lagrauedad q este peccado tiene. Propriedad es tener algunos bienes o hazieda como proprios. Lo primero el Religioso que tiene retas, o otros bienes ray zes, como viñas, calas, heredades fin q el Conuento sea señor dello, esta en vicio de propriedad. Lo segundo el que su uiere dineros o otras alhajas contra la voluntad de su superior, o a elcusas del, o escondidamente liendo notable quantidad, es proprietario. Lo tercero quien diere o recibiere alguna cola notable co tra la voluntad de su superior, o sin licecia, o consentimiento, tacito, o expresso està en vicio de proprietario. Lo quarto el que tuuiere affecto y voluntad determinada de tener propriedad, aunque de obra no la tenga esta en peccado de pro prietario: Y es gran lastimaver quando se comiença arelaxas la virtud dela po-

G 4

breza.

breza quan facilmente entra enel cora-

con este affecto.

Para mayor declaracion desta materia notemos dos colas. La primera que la effencia dela Religion confifte en ser vida commun: y es la que haze que toda la hazienda leade todos y que ningu no fe pueda alçar con fu parte a tener co la ninguna por suya propria, y la Religion effa obligada a darle todo lo que vuiere menester de comer y de vestido conforme a la possibilidad y orden que se professa: y si el monasterio es pobre q no tiene para dar de los bienes dela com munidad todo lo q el Religiolo ha menester, puede el monasterio hazer a cada vno procurador de si mesmo: assi como quando el monasterio esta reformado, tiene procuradores y otros officiales para acudir acada vno con lo que vuiere menester: y por esta via en monasterios que no da lo necessario, pueden co licécia dlos superiores buscarlo ytenerlo los fubditos : pero quando el monasterio diesse lo necessario para vestido y comida, y lo demas, no puede el Religio fotede lo necessario, no puede tenerso super fluo, aunque le de licencia el perlado pa ra buscar el lo necessario: y este es el trabajo grande que ay en las religiones que no dan a todos lo necessario, medir qual sea lo necessario, y qual lo supersiuo.

La fegunda, que como fea ran facil, en donde no ay rigor dela pobreza, entrar el affecto de propriedad y desseo de dineros y demasias muchos Religiosos y Religiosas ay q aunq no los tenga, viué con esse desseo, y por el mesmo caso en mal estado: y como comulgan a menudo, y ti la comunion es sin arrepentimie to de el mal estado có el affecto proprie tario en q esta, vanse haziendo pecca-

dos grauissimos, y crianse almas inclinadas a qual quier desassosie-

ela delos lacramen98. ELo zaminguna eccupació y negocio, le

quire intalmet répo à université a un note para oran y ri este le charactere est ny so en otre det e et en dia, o det fi-

Call

#### CAPITVLO VIII.

#### DE VNA BREVE INSTRV-

Ation para conferuar el camino dela perfecation, y hallar el mas perfecto y a gradable desseo del alma.

Semejante es el Reyno de los cielos (dize el Señor) al mercader q busca buenas perlas, y auiedo hallado vna preciosa, vende todo lo que tiene para mercarla.

mount redos lo no l'erro medir cura

Quien quisiere coscruarse en gracia, acre centar merecimieto, acaudalar virtudes, grangear paz, y quietud de spiritu, llegar al Reyno dela persection, y al dela bienauenturança dela gloria, conuiene q sea buen mercader del cielo, y para serlo, guarde los auisos siguientes.

Lo primero, por ninguna occasion y successo que le acaezca dexe la frequen-

cia delos facramentos.

TLo 2. ninguna occupació y negocio, le quite cadadia el tiépo q tuniere determi nado para orar, y si esse se estoruare resti tuyalo en otro del mesmo dia, o del siguiente.

TLo 3. comulgue cada dia spualmente al tiepo q el sacerdote en la missa cosume, haziendo todas las preueciones q haria si sacramentalmente comulgasse.

Lo 4. tega en la memoria todos sus pe eados, y no ayadia q por lo menos no haga tres actos de cotrició de todos ellos, vno quado fe leuata dela cama, otro al medio dia otro al acostarse, ycomièce enla oració métal por esta memoria para q vaya la oració fúdada en humildad. TLo 5. quado se acuesta a la noche para dormir, fea como fi fe echaste en la fepul tura para morir, procurado de tener auc riguados todos fus negocios, y acabadas sus quentas, restituydas sus deudas, y de! eargada fu consciencia : enseñese a dormir abraçado co alguna cruz, o puestos los braços en cruz como diffunto para q mas al viuo se represente como muerto. TLo 6.confidere q cada dia es el postre-10, y no le queda otro para hazer penitencia de toda la vida paffada, y q aque-Ha mesma noche ha de yr delate de Dios à juy zio, para dar la cuenta de todos sus pensamientos, palabras, y obras.

da semana vna, pongase a examinar mui de pposito las cosas de su alma, y si sueze necessario, sea con tinta y papel, con mucha mas diligécia que suele poner en qualquier otro negocio: y saque en limpio las perdidas y ganancias de su spiritu, y las virtudes q ha menester y le faltan: los vicios que tiene de que se deue apartar, y sus malas costumbres, q conuiene mortificar, para que procure adquirir lo que le falta, y hazer que le encomienden a Dios.

The seningun dia se le passe sin el ordinario examen de consciencia, por lo me nos a la noche, dode quente las saltas de aquel dia, y haga por ellas alguna penitencia, y vea como haguardado los propositos que por la mañana tuuo en la oracion.

The solid cayere en algun peccado mortal (lo que Dios no quiera) procure tener por particular deucción q no venga la noche fin auerfe cofessa do del, temiendo siempre detenerse va solo punto en tan mai estado.

47

dad de gloria, o pena que queda por venir, para tomar las colas desta vida por lo que ion, y las eternas por verdaderas. q Lo n. preciele de ser sietuo de Dios , y no sele de nada que le vean confessar, y comulgar a menudo, que muchos contitulo de huyr de la vanagloria, se retrae y auerguençan de que les vean srequentar sacramentos, y conesta verguença sal sa, baptizada con salso titulo de humildad, han caydo y tornado a los descuydos dela vida passada.

Lo 12. no aya dia ninguno, que no ha ga alguna obra exterior por amor de Dios, como dar alguna limosna, o hazer alguna penitencia, o cosa semejante, y procure lo mas si pudiere que todas sus obras ordinarias, o las mas, sean hechas con actual sin de agradar a Dios.

Que co estos doze auisos q cotinuare guardar, se hara curioso mercader.

Las perlas que se buscan en la oració que son los buenos desseos que el alma faca en su spú, quado ora, aunq parezcan nnumerables, se puede reduzir adoze.

Le

La primera, los bienes temporales, como fon vlda, falud, honra, o hazienda, q el alma dessea parasi, o para sus parienres, amigos, o encomendados. La a gustos y regalos en la oracion. La siquierud de espiritu, y paz interiori La 4 perdon de sus peccados. La galcançar virtudes bayarda soluta La 6. gracia e en en elo mana a monse v La 7. padecertrabajos por Christo. La 8. compadecerse en los dolores y pas fion del feñor famor y obes mid bel La 9. perfection de vida. Laro perfeuerancia beyon at oll Lan.gloria eterna. s erdo enunis ex. Lazzola gloria y honra de lefu Christo desfeado que fea conoscido y adorado. de todos en el cielo, y en la tierra, tanto como fu magestad merece, y que su alma en particular le firua y agradeco todas sus suerças y potencias, empleadose en todo quanto pudiere que sea mayor honray gloria fuya Todas estas son buenas perlas, y que

es bien que el alma las busque y desses: pero aunque las onze primeras fean bue

nas.

48

nas, la duodecima es la mas preciofa : la qual ha de procurar dando por ella rodo quanto tuniere. Coprafe esta perla haziendo vn contrato con Christo, en el qual se encarga de todas las cosas de su feñor, y se oluida de las suyas proprias. dexadolas en las manos del melmo Chri fto, en quien de verdad confia, que le da ra lo q le conuiene mucho mejor que el lo sabria pedir y dessear, y si se oluida de fus mismas necessidades, por acordarse de las cosas en q su diuino espose puede fer mas feruido como lo hizo el mesmo Señor co su padre eterno, quando dixe, Omnia meatua funt, & omnia tua mea day mercadenasat

oració, se puede assegurar de su spu que va bien, sea qualquiera el motiuo q aya tenido, y el camino por donde leayá lle mado, siquiera sea por meditacion, y discurso, siquiera por vn simple modo de contéplacion, siquiera la lleuen por visiones y reuelaciones, siquiera por via ordinaria, siquiera le regalen con gustos, siquiera se halle con sequedades, porque

porque el talento y metal del spiritu co ligele por el fin de la oracion, que es el desse dela voluntad, y no por los medios y caminos diversos que tiene.

Efte desseo puede ser en dos maneras La primera en commun, desseando que Christo sea honrado en todo el mundo, y de todas las naciones, dela manera qel merece fer glorificado, y conoscido. La fegunda, en fu particular, desseando que mi alma hoare y glorifique a Iclu Chrifto, tanto quanto el merece. Y assi como vna não que tiene dentro de fi vna parti cular estancia, o aposento, aplicado para vna particular persona, y para su hazienda y mercaderias, assi aquel desseo grandees como la nao, y este desfeo fegundo es como el aposento della. Y de la manera que vn mercader que està esperado quela não fe acabe de cargar para naue... garde Indias, y traer riquezas a fu Rey, pone el deffeo de dos maneras, la vna en rodala nao, con todo lo que ua dentro, deffeando que vaya roda muy enriquecida, y llegue a faluamento, la otra en fu particular mercacia, no folo deffeanporque

do que vayatoda muy enriquescida, y licque en faluameto, la otra en fu particular mercancia, no folo deffeando que vava Heno fu apofento, fino trabajando. de su parte por llenarle, y ayudando lo mas que puede a los otros, aísi el coracon ponevnas vezes su delieo en q sea Christohonrado en todo el mundo, y q todos los Gentiles , infieles , y herejes conozca a lefu Christo, y le adoré, y que la Iglefia fe conferue, la fce fe augmete, las religiones, y toda la gente ecclesiastica se perficione, y cosas temejantes. Otras vezes pone su desse o en que su alma glorifique a Christo , frequentando los facramentos, y procurando vinir co pureza, y desseando morir por Christo, si fuere menester, y por sufe; y padescer trabajos y cruz porel, humillarle, cumplir perfectamente con las obligaciones de su grado, y persection de lu spiritu. El desseovniucrfal y commun es muy fano, feguro y cierto, y mas facil de poner por obra. El particular es mas efficaz, y mueue y purifica la consciencia. Y alsi como la nao tiene dentro de li las Sierie Incrmercaderias afsi todos los defeos de las partculares virtudes han de nacer yestar comprehendidos enefte voiuerfal delseo de agradar a Dios, y assi como la merca: deria que ofta fuera de la nao feteme que va perdida, assi el deseo particular que no es regulado y comprehendido de baxo del defeo de agradar a Chri fo; le ha de tener el alma por perdido: demanera que fi desca hazer penitencia, ha de fer con este fin de agradar aChriflo, para q fea como conviene. De aqui fe figue q'todas las personas que poné efficacia en algu particular desseo de al guna virtud, entanto grado que finolo alcançan le affixen y perturban, y pierden la oracion y la paz del alma, nollena verdadero metal de espiritu, pongamos por cafo fi defice penitencia, o comulgar amenudo, y la obediencia felo quita fibiendo como labe que la obediecia es voluntad de Dios, esta claro que dessea cuplir fu proprio apetito, y alsi va guiadopor amor proprio, y mui apeligro de dar al traste en lo principal, aun q le parezca q erece en alguaparucular virtud. Sigue

Siguese lo segundo que assi como el mercader primero sabrica la nao, y despues la carga de mercaderias, assi el alma primero se ha de exercitar y sundar en los deseos vniuersales, despues los ha de yr particularizando con los de las particulares virtudes.

\*4

Siguese lo III. que assicomo el merca der cobdicioso no se cotenta co ver vna nao grade occupada co poca mercaderia teniedo capacidad para lleuar mucha alsi el alma núca se cotenta co lo poco q haze y co lo poco q vec q Christoes adorado y conoscido enel mudo, y queria q con mas feruor, y de mas getes, y co mayores obras fueleglorificado, defe ando q todos los hobres del mudo fuel fen perfectos Christianos, afligiédose de ver q aya algú coraço criado q no le ocu pe en alabaça destefeñor, con hambro y fed de justicia tan grande que solamente enel cielo se pueda harrar y sarisfazer, porque mientras viue aca en la tierra; firue le de vna perpetua Cruz la qual mientras mas va creciendolos regalos de Dios mas crece s bugid

porque se va augmentando más el amor yel que no Heuare este zelo, sino que toda la oració ya a parar a particulares regalos de su alma, temo que va por cami no sospecholo.

Siguele lo quarto, que ay muchos que van engañados en los desseos, vnos en no procurar de ser buenos mercaderes del cielo, fino deteniendose en cosas vanas dela tierra, otros en no mirar todas las buenas perlas; para escoger la preciosa, sino satisfacerle con qualquier desseo. otros en emplear todo fu caudal en alguna buena perla, dexada la preciofa, gastando todo su tiempo y meditacion en alcançar virtud particular : otros en hazer fuerça y efficacia en vna destas vir tudes, quedandose muy tibios y floxos enel delleo vniuerfal de agradar a Dios: otros contentandose y satisfaziendose con a lgun modo sobrenatural de oracion, como es alguna vision, reuelacion. extafi, o algunos gustos sensibles, y deleytosos de spiritu, oluidandose deste vniuerial bien, que solo hinche y fatisfaze. m and ob to special object

Siguele lo quinto, q assi como el mercader que va en la não apofentado en vn particular apotento della, hinche de mercaderias su aposento y pertenencia, y procura con los que puede que llenen las suyas, y con los que no puede, pide y dessea que hagan lo mismo, para que toda la nao se cargue bien, y nanegue, assi el alma perfecta lo que toca a ella misma pide, dessea, procura, y haze todo quanto puede en el mundo, para que Ielu Christo sea horado, y glorificado en todas las obligaciones de fu estado, affligiendose no iolo delos peccados, fino del tiempo, o coyuntura que pierde, en que no grangea esta honra de Dios, y con todos quantos trata pide y desseala misma gloria de Christo, y assi siempre està hambrienta desto que le falta a su señor, sin satisfazerse jamas, de nada.

# CAPITVLO IX. DE LOS DIEZ GRA-

dos de la Charidad,

A charidad y diuino amor, fegun el Apostol sant Pablo, es el fin del precepto que nasce de puro coraçon, buena consciencia, y see no fingida: es r.ad I bi. cumplimiento de la les, y la mayor de todas las virtudes, y el preciofissimo Ad Ro 3 theforo, y oro encendido, que nos a-Mat. 18. confeja S. Iuan que compremos, el fue-Apos. 6. go que Diosvino a poner al mundo, ma Luc. 12. dre delas virtudes, y la que haze que los hombres sean mas semejates a Dios que ninguna otra virtud, y fegu dize S.Prof. pero, es propria virtud de los fantos y el calor nacutal q da vida, sin la qual quien no ama queda en muerte, y folo con ella dize S. Bernardo, pucde el alma de alguna manera pagar a Dios lo que le deue. Por esta causa me parecio refumir bre-Cant. uemente los doze grados de charidad q los fanctos escriuen, para que procure de yr subiendo de grado en grado, hasta la soberana vnion, q es la cubre dela charidad, y la perla preciofa; y el mas ex-

> cellete delco de quien quifiere llegar al fin que pretende dela perfection, a quien

todos los religiosos caminamos.

Prosp.li. de vita contepl. 1. Ica. 11. Bern. in

El primer grado de amor es, enel qual el amorfacit languere vtilicer, haze entermer con prouecho, elto es un defeaccimiento, y vn cellar delas cosas del mundo, con q el almaya no anda tan bulliciolay ganofa dellas como folia, fino q cayendo enla cuenta dela baxeza q fon. se le caen los braços para tratarlas. Nace del deseo de seruir al Señor, y del conose cimiento dela vanidad que tiene en fi, las cosas perecederas.

TEl-II. querere Deum inceffanter, bufcar a Dios y infancto fernicio, fin ceffar jamas. Y esto se vee q haze quado entodo lo q trata querria hallat a Dios y su seruicio. Co este amor se leuantaua la espo. fade fu cama, donde no podia repohr, porq no hallaua alli fu amado di noche, y dezia a los quopana preguntado por el: Aucis visto por ventura al amado de mi almarquiere dezir q el alma q bufca Cant. 3. a lesus enla cama de su propria volúrad, echada y defcuydada, no le hallara. Por tanto es menester que leuante el spiritu y que ande preguntando por el.

El feptimo, Operari indefinenter, Obrar. fin cettar, porque en las obras que le hazen por Dios, le vee quie le ama, y quado de veras ama no fele hazen vn dia los Gen. 29. siete anos de seruicio de Laban, por alcançae la hermofa Rachel de la quietud de ipiritu. Mi trabajo, dize S. Bernardo, no es de vna hora, y si mas fuere no lo fiento, fegun el gran amor que tengo. TElquarto, Sustinere infagitabiliter, fufrir muchos trabajos fin canfarle, dize S. Augustin, que aunque aya muchas colas gran les y peladas, el amor las haze faciles, pocas, y liuianas, y la razo es, por que el que ama a lesus trabajado, siempreesta dessean lo trabajos por el. TEl quinto es, Appetere impatienter, appetecer a Dios fin paciecia, quado no tie ne paciecia pa aguardar, fino conoscien do quan bueno es, querria luego gozar del, o no tiene paciencia para esperar ni di atar las cosas de su sancto seruicio, Dessea y falta mi alma en los palacios Pfal. 83. del Señor, dezia Dauid. Quiere dezir, que tiene tan gran delleo, que le falta la paciencia para elperar, y ella fe afflige, y

desfa-

desfallece, viedo que no se cumplen sus desseos. Dezia Rachel a Iacob, Dame Gen. 30. hijos, fino morireme: otrotato dize qual quier alma que ama de veras a lefu Chri sto, pidiendole hijos de merecimiento, y de aqui nace quitar toda la ocioli lad, y andar diligente en el teruicio de Dios. g El lexto, Currer: velociter, Que es correr co grá ligereza enel camino de Dios, augmentando mas y mas buenas obras, del seruicio de su diuina Magestad. De esta yerna estana herido el coraçon del Psal. 41. Real Propheta, quado dezia: Assi como el cieruo dessea las corriétes delas aguas, assi dessea mi alma a ti mi Dios. Dize S. Bern. S. Bernardo, El que ama ardientemente, corre con mayor ligereza, y alcança a Dios, con mayor presteza.

TEl feptimo, Audere vebementer, que es Vn gran atreuimiento que refeibe el alma con Dios, porq la perfecta charidad fegun dize el apostol, laça de si el temor. 1. Ioa. 4. Aeste atreuimieto se llega por el mucho respecto, y temor de Dios, considerando la grandeza de la diuina Magestad, y yendo poco a poco enten Jiendo ser infi

HS

nita la

nita la bondad y mifericordia, como le es la justicia y magestad, se va atreuiendo hasta llegar a la consideracion de la infinita bodad, que le haze perder todo el temor, y cobrar vn gran atreuimieto. Effer.5. No de otra fuerte la fancta Hester yua temblando, y turbada al principio que entro en la presencia del Rey Assuero, mas despues qle vio estender el sceptro y reconoscio lagana que tenia de haze-He mercedes, sentose a sa lado, y libro fu pueblo, y con imperio mando ahorcar el traydor de Aman. Dize el bienauenturado S. Bernardo estas palabras, hablado deste atrenimiento: O fanctaonimaten reuerencia, porq este estu Dios, y por ventura no has de llegar a el fino a adoralle, porque la honra del Rey ama el juyzio y respecto, y yo confiesso que esso es verdad, mas quando el amor cor Pfal.95. re a rienda fuelta como cauallo desbocado, ni aguarda juyzio, ni se templacon colejo, ni le refrena co verguença, ni fe fubjeta a la razon. Hasta aqui son palabrasde S.Bernardo. El octavo , Aftringere indiffolubiliter, que es abraçar aprerando fuertemente a Dios con los dos braços del entendimiento y voluntad, y quando el melino Señor abraça configo al alma, la caufa desto es elamor, segun dize el gran Dio Dionyf. nysie, porque haze abraçar y juntar los de diui. dos coraçones que se aman, y si el alma nons. es discreta, no ha de soltar a su Dios hasta que le de la bendicion de la manera que el buen Izcob luchaua, abraçado fuertemente con Dies, y aunque le que- Gen. 35. do coxa la pierna yzquierda, y el tralsudando y cansado de luchar con animo fuerte, le dezia: Viue el Señor que no tego de foltar hasta que me eches la bendicion.

qEIIX. Ardere viiliter, que es abrafarfe el coraçon y el alma cofuego del amor, y aunq quado se comicça sea poco el ca lor, vase despues aferuorado el coraçó ha sta que lança de si llamaradas de amor, que no solamente abrasan las potencias interiores, haziedolas andar cosome a la volutad del Señor, pero tambien salena coponer lo exterior del alma, y despues que esta bien encendida, salta la llama, haste

hasta enceder los coraçones de los proximos. Deste fuego habla el Real Propheta, quando dize: Encendiose mi co-Pfal. 8. raçon dentro de mi, y creciendo la mediració, dio llamaradas de fuego de amor, y el glorioso Apostol: Anden hiruiendo sdRo.12 en amor vuestros spiritus, y no es mucho

( que fi nuestro Señor es fuego abrasador, y vino a traer fuego ala tierra delos hombres, dando su espiritu en lenguas Inc. 12. de fnego) que el alma que de veras le a-

Atto. I. ma, se abrase su coraçon.

TEl decimo y vltimo grado de amor, que es la perfectió de la vida Christiana, es la vnion prefecta con Dios y semejan ça perfecta de Christo.

### CAPITVLO X.

#### DELAS DIEZ

nales q tiene el alma que ama a Dios.

Ssi como no puede saber nadie de si que esta en gracia, no puede saber tampoco que ema a Dios, mas para confuelo y aliento fuelen poner los fanctos diez fenales.

| La primera, quando de buena gana pien falas cosas de Dios, segun aquello de la Sap.6.  Sabiduria, pensar enella (quiere dezir en la Sabiduria eterna que es el hijo) es con summado sentido.  La segunda quando mora de buena gana en la casa de Dios; y assi Anna; segun dize S. Lucas, nunca salia del templo, hasta que vio a lesus dulcissimo que ella tanto deseaua.  La tercera quando habla de buena gana cosas diuinas o cosa divinas divinas divinas divinas divinas divinas divinas divinas |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| falas cosas de Dios, segun aquello de la Sap.6. Sabiduria, pensar enella (quiere dezir en la Sabiduria eterna que es el hijo) es con summado sentido.  La segunda quando mora de buena gana en la casa de Dios; y assi Anna, segun dize S. Lucas, nunca salia del templo, hasta que vio a lesus dulcissimo que ella tanto deseaua.  La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| la Sabiduria eterna que es el hijo) es con fummado fentido.  La fegunda quando mora de buena gana en la cafa de Dios; y afsi Anna, fe Luca. 2. gun dize S. Lucas, nunca falia del templo, hasta que vio a lesus dulcissimo que ella tanto deseaua.  La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| fummado sentido.  La segunda quando mora de buena ga- na en la casa de Dios; y assi Anna, se- gun dize S. Lucas, nunca salia del tem- plo, hasta que vio a lesus dulcissimo que ella tanto deseaua.  La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| La fegunda quando mora de buena ga-<br>na en la casa de Dios; y assi Anna; le-<br>gun dize S. Lucas, nunca salia del tem-<br>plo, hasta que vio a Iesus dulcissimo que<br>clla tanto deseaua.<br>La tercera quando habla de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| La fegunda quando mora de buena ga-<br>na en la casa de Dios; y assi Anna; le-<br>gun dize S. Lucas, nunca salia del tem-<br>plo, hasta que vio a Iesus dulcissimo que<br>clla tanto deseaua.<br>La tercera quando habla de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| na en la casa de Dios, y assi Anna, se-Luca. 2. gun dize S. Lucas, nunca salia del templo, hasta que vio a Iesus dulcissimo que ella tanto deseaua.  La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| gun dize S. Lucas, nunca falia del tem-<br>plo, hasta que vio a Iesus dulcissimo que<br>ella tanto deseaua.<br>La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| plo, halta que vio a lesus dulcissimo que cila tanto deseaua.  La tercera quando habla de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| La tercera quando había de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| La tercera quando habla de buena gana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| cofas dininas o co Dios valsi acofeia S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| cosas diuinas, o co Dios, y assi acoseja S. Pet. 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| blare sea siempre palabras de Dios.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| La quarta, quando de buena gana oye                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| estas palabras, y procura d'acordarse de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| las palabras en su coraçon. Luca. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| las palabras en su coracon. Luca. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| La quinta quado de buena gana da por                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| amor de Dios y haze limofna, y afsi dize                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| fant Iuan: El que tiene bienes deste mun 1, 1047 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| do, y vec a fu hermanocon necessidad, y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| cierra las entrañas de su misericordia, co                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| mo es possible que ame a Dios?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TLa fexta, quando padece trabajos por                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Christo Thurs are stridized Sahin Feel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Christo d buena gana, alsi dize el Sabio: Eccl. 2.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| many de-                                        |
|-------------------------------------------------|
| el oro le prueua con el fuego, pero el al       |
| mor de Dios enel horno de las tribula-          |
| ciones. (-00000) allows toltrem, also had a     |
| La feptima, quando fe obcdece de bue            |
| Los 5. nagana a los mandamientos de Dios.       |
| S.Iuan dize:Este es amor de Dios, que           |
| guardemos fus mandamientos.                     |
| La ostana, quando amamos lo q Dios              |
| Mot.12. ama, y aborrecemes lo que Dios abor-    |
| rece:y assidixo el Señor por S. Matheo,         |
| el que hiziere la voluntad de mi padre,         |
| que esta en los cielos, este es mi herma-       |
| La nouena, quando fe resfria el amor            |
| delas colas del mudo. Dize S. Gregorio:         |
| Tanto fo resfria va alma delos cuyda-           |
| dos del figlo, quanto fe leuanta al amor        |
| de Dios ao sio alla o sa data que               |
| La decima, quando hora y venera mu-             |
| cho los ministros y sacerdotes de               |
| tel. 7. Dios. Dize el Ecclefialtico : Con rodas |
| veus fuerças ama al que te hizo, y no de        |
| xes sus mi nistros. Y añade el mesmo:           |
| Honraa Diode todo tu coraçon, y de              |
| todo tu coraçon honra los facerdotes.           |
| lui Vecs aqui las fenales que tiene el que      |
| ama                                             |

de morde

a Dios. Por tanto procurá de guardallas, porque cumplas con este soberano mandamiento.

H

LAVS DEO.

### B.W.B.W.B.B.B.B

Impressa en Lisboa,
por Manuel de
Lyra.
M D LXXXVI.



Albied Portanto procura de guacita-

llus perque cumplas con elle leberaro manda-

miento, central



### SEGVNDA PARTE DE LA LAM-

PARA ENCENDIDA, Que trata dela Oración mental, y de sus partes, y condiciones: y del spiritu que se há de procurar enlo interior quando se dize el officio divino, y secelebra

el sacrificio de la missa, y se reza la Oracion del Pater nostera

(平)

Por el P. Fr. Hieronymo Gracian de la Madre de Dios, Vicario Prouncial de los Defealços Carmelitas de la Prouincia de Portugal.



Impressa con licencia por Manuel de Lyra,
M D LXXXVI.

## SECUMBA PIRTE

ARABANCONDIDA.

On a construction of a constru

g Impression licence per Manuel de Lyra, M. D. LXXXVI.

## PROLOGO.



ON tandulces las pa labras interiores que el alma habla co Dios enla oracion, que el elpoto las compana al pa nal de miel, y al encien

so, diziendo en los cantares a su esposa: Tus labios esposa mia son como el pas Cant. nal que distilla miel, y el olor de tus eefliduras como olor de enciento. L'aina inciento a los buenos penfamient, os que los Angeles del cielo effrece del ante del trono deladinina bondad, con el fuego Apor 8 del amor, enel incensario del coracon hu milde, prefentando a effe leñor nueftras peticiones y desseos. A cala virtud de la oracion llama S. Iuan Chrisostemo alma de nueftras obras, perque les da el fer, vida, y merecimienco, mediate la Cha vando ridad que enla volutad enciende. El mif Deums mofancto la llama muro de la ciudad de nuestra consciencia, cimiento del edificio spiritual, lastre del natio della

gracia, nieruos del alma, agua en que viuen nuestras potencias, que son como Pfal.25. peces enel estanque, arma para pelear cotra los enemigos inuifibles, y lena con que se enciende elfuego del amor de Dios:y assi como el cuerpo sin alma se corrompe, la ciudad fin muro es faqueada delos enemigos, el naujo fin laftre fe traftorna en la mar, el cuerpo fin neruios no tiene fuerça, el foldado defarma do facilmente es vecido, y los peces fuera del agua quedan en seco y se ahogan, y sin leña no se enciende suego: assi tambien nuestra consciencia, batida con tãta artilleria de tetaciones, opprimida de nuestras inclinaciones malas, y cercada de tantos vicios, E la oracion le falta, a peligro està de ser saqueada, y puede co razon tenter que el edificio de fu aprochamiento cayera, y andara inquieta, y inconstante, vacilando entre las ondas del munco, a peligro de ahogarie, y perder el aliento del spiritu, quedandose apegada a la tierra de fus apentos, hasta llegar a perelcer en su amor proprio. Si quificilemos dezir excellencias dela ora-

72/5

io y tratar de proposito della, seria menefter libro grande. Mas pues tantos au tores anfi antiguos como modernos, ta excellentemente della eferitieron, como S. Bafilio, S. Gregorio Nazianzeno, S. Bernardo, S. Buenauentura, Lorenço Lu stiniano, y otros muchos, no me atreuo fino solamente hazer vna recopilacion breue de lo que ellos han escripto de la oracion mental y de sus partes, con algu nos auilos para introducion de los que comiençan a seguir este camino, relumiendo en pocas palabras lo que està escripto en copiosos tractados, que sea vnabreue luz de Lampara encendida, para guiar por las difficultades y escuridades, que a los que comiençan este camino se sucle offrescer: porque la oració es el medio mas principal con que se alcança la perfection religiola, de que en la primera parte defte libro hemos feri-Procedere con la mayor breuedad y claridad que pudiere, a honra y gloria de nuestro señor lesu Christo, y dela fam etissima virgen del Monte Carme-

lo, en apronechamiento

CHILITA

de las almas.

## CAPITVLO I.

OVE COSA SEA ORAcion mental, y que le requiere para ella. Dizele en fumma quantas hall fon fus partes.

Bafilius. Grego. Nuz.



ctos, Oraciones hablar con Dios, o leua tarel coraçon a Dios, o prefentara Dios nue firos deffeos. Es la o-

ración en dos maneras. Vna vocal, otra mental, la vocal es quando habla la boex y juntamente actiende el coraçon a las palabras: porque quando habla la boca y no attiended coraçon, es oració delatenta, dela qual le quexa Dios por el Propheta diziedo, Effe pueblo co los labios me hora, mas fu coraçon lexos cfra de mi. Oracion mental es quando callando la boca, el coracon habla con Dios, a quien tiene prefente, en lo inte? zior de fu almay es le vida y el spiritu de ha oracion vocali solle age of the

de las aimas.

E/4.29.

Quien quifiere bien orar procure tres cofas. La primera, pureza de consciencia La feguda, quietud y folsiego de spiritu. La tercera rectifud de intencion. La pureza de conciencia es necessaria, porque bien fabemos que no oye Dios peccado res, y que si leuataren los hobres sus ma-Esa.z nos llenas de sangre de peccados a el, apartara fus ojos, y nolos oyra. Para guar dar esta pureza procure el alma tres cofas. La primera , viuir de manera que no se le acuerde de peccado mortal que no aya cofeilado clara y enteramen te, de suerte que entienda que ni por temor, o verguença ha dexado de confeffarlos todos, y declarar todas las circumstancias dellos, quedando en esta parte fin eferupulo, y fino los huniere confect fado, tener intencion de confessarlos, co efta claridad y entereza: que muchas almas ay q no tiene quietud enla oracion, y fi miran la raiz, hallaran que no fehan declarado como conniene en las confessiones passadas, por miedo o por verguença. La fegunda, antes de entrar en la oracion haga vin breue examen de to-

dos

dos los peccados aoraeften confestados, aorano: y tenga doior, contricion, y arre pentimiento dellos, con propolito firme de confessar a su ciempo los que no no huuiere confessado. La tercera, diga la confession general al principio de la oracion o alguna oració vocal como el-Pater nofter, y Aug Maria, o la Antipho na Venilancii ipiritus, para conclla pedir a Dios cita pureza, que can necessaria es para entrarenla oracion. Por quietud y sossiego de spirituentiendo que el alma vaya desembaraçada delos negocios, cuyda los, y penfamientos, q en la oració le pudiere perturbar, huyendo lo mas que pudiere de estas hi jas de Hierufalen, delas criaturas de quié se quexa la esposa que la despierca al me jor tiempo que ducrine el fueño dulce. de quietud en los braços de su amado: cerrandoles, la puerra para negociar alo. las con el Señor, que lleua el alma a la Ofec. 2. foledad, para hablarle al coraçon, y ha-3.7tg.19 ucrfelo a puerta cerrada merido en la Apoc. 12 sucua de Elias, y bolando con las alas de Aguia, que el melmo Señor dio para huyr

huyr del rio delos cuydados mundanos que el dragon demonio lança por la bo ca. Por esta causa dize el Real Prophe- Pfel. 45 ta, Vacad y vereys quantuaue es el Senor: y declarael gloriofo S. Anfelmo, Si quifieres veer, bulca quietud, y para elle poftponlos negocios, y eftonces guitaras dela dulcedumbre dela oracion, Para ganar esta quierud procure tres colas. V La primera, haga cuenta q por aqueni lla hora, o tiempo que se determina de rezar, ninguna otra cofa tiene que hazer dilatado todos los cuydados para otros tiemp is y occasiones, pues quando fe echa adormir, o fe fieta a comer, cierrala puerta alos demas negocios y exercicios dando aquel tiempo al fustento de sucuerpo, no fera mucho que para dar de comer a fu alma el manjar celeftial, y def cansar del trabajo ordinario, que dan las criaturas, fe defembarace de las occupaciones y cuydados, fi runiere algun negoçuelo forçoso, a quien de necessidad aya deacudir al tiempo de la oracion, procure dexarle hecho antes de entrar en in BE 650

fu recogimiento, porque despues con occasion de la prelteza que requiere aquelhegocio, no le faque el demonio del oratorio, haziedole quebrar el hilo o Heuaua començado. Lo tercero estime en mas aquella hora, tiépo y obra de hablarco Dios, q ninguna orra del mun do que por entoces se pudiera offrecer. Packala verdad ningun negocio ay mas infiportante q tratar de lu faluacion, llorar lus peccados, reconoscer su miseria, exercitar las virtudes, pedir a Dios mercedes, grangear perfection, merefeimiento, perfeuerancia, y gloria, que es le den la oracion fe negocia. La rectitud de intencio es, que le mucual

30

el alma a yra la oració por el fin mas excelente q pudiere. A algunos lleua la coflubre, o'el temorde fer reprehedidos de fes Perlados notros la Ipochrelia y vant glorisja ocros la curiofidad de querer fa ber en la oracion putos delicados, o algunas cofas altas de Prophecias y renela ciones. Tabien los guitos y regalos spiri ruales y gozar de aquel contento que dellos restunda, mucue a orros a la ora-Cion

cion. Y quien poreftos fines fe mouiere gastara el tiempo sin prouecho y podra ier q de en algun penalco de illufion q fe pierda y quede anegado, en initad de lanauegacion, fin llegar al puerto de la perfection, donde hauia puesta la proade fu aprouechamiento: had orall doralnes The fines que ha de produrar licuar fon tres, of a menumber of reportation in the El primero para alcaçar de Dios por me dio de la ofación perdon de peccados, victoria contra las tentaciones , mortificacion de fus apetitos, y fortaleza para pelear contra fus enemigos: semitom and El legundo fin, para aleançar de Dios gracia, merefeimiento, virtudes, perfectiones, y perfeuerancia, en hazer fu voluntad. El tercer fin, por la honra y gloria de Dios, porque el quiere fer co noscido, temido, adorado, amado, gloria ficado, y reuerenciado de fus erraturas; que le dan gufto y contento en ello. Y aunque en todas las obras de virtud fe exerciten, effas cofas más particularmente en la oración, donde le haze of. ficto de Angeles del efelo. Albam, orion L MININE .

Y aunque es verdad que el Spiritulancto inspira a donde quiere, y mueue al alma, y la lieua por el orden que le parece, no pudiendo hauer mejor orden, el que Dios interiormente pone en la consciencia, con todo esso los sanctos contaron fiete partes dela oracion mental, que puestas por su orde aprouecharan a endereçar y encaminar elle exercieio, al que comiença, y quando el que ha dias que se exercita en oracion, se hallare seco y fin spiritu, buelua co humildad como nonicio a yrle disponiendo por las melmas partes y caminos por donde coméço, y con esto no boluera atras. antes se conserua y entretiene, hasta que Dios acuda con la luz y fuanidad, que quando ay esta, y plenitud de la voluntad en la charidad, no es menester guardar esta orden, fino dexar las velas tendidas al viento del spiritu sancto, y mauegas con la mayor velocidad possible en el aprounchamiento del amor. Tiene pues la oracion mental fiere par tes que los auctores llaman Preparació. Lectio, Meditacion. Coremplacion. Ha-Y sunque

miento de gracias. Peticion. Cóclusion, o epilogo, de las quales trataremos en particular, enlos capitulos siguientes.

### CAPITVLO II.

DE LA PREPARACION: En la qual fedene penfar quien es el que ora, para ganar humildad y contricione quien es Dios con quien fe habla, para grangear reuerencia y temor: que es

lo q fe ha de tratar con Dios,
para buscar orden, y
attencion.



re dar vna mulica, primero templa el instrumento para taner bié, y se entona para bien cantar, y quien quiere

yra caça, apareja su arco, aljaba, y slethas, y quien quiere hablar con el Rey se prepara y picnsa lo que le ha de dezir, assi el alma quando se pone de rodillas, para la oración, es bien que temple la vihuela, vihuela de fu consciencia, apareje sus des feos, y fe prepare para hablar con fu Dios, y aperciba lo que ha de hazer enla oracion.

Esta preparacion ha de tener tres condiciones.

La primera, pensar attentamente quien foy yo que meattreuo a hablar con Dios, trayendo a la memoriamis peccades, confiderando mi baxeza, inconstancia, poca virtud, y dierecimiento: de aqui nasce el conoscimiento proprio, y del la humildad y contricion, q son las primeras piedras sobre quisientan todos los bienes spirituales, y sin es Has el edificio va fobrefalfo.

La segunda es pensar quien es Dios, con quien yo voy a hablar, y de aqui nasce la reuerencia ; temor , o amor que es menefter lleuar en la oraciou. Y es de aduertir, que pues la oracion mental entre otras excellencias que tiene, vna dellas es ser medicina de nuestras passio nes, para que curemos la que de preien te nos atormenta, y para q alcancemos vi The field or solin to corial ctoria contra el apetito, que al tiempo que vamos ala oracion, està desenfrena. do hemos de pensar de Dios , segun aquel attributo que nos conuiene para rueftro bien , y hemos de confiderar enel aquella virtud, y excellencia diuina: que hemos menester para adquirir en nuestra consciencia la virtud que nos falta, segun el viento de la passion que en ella corre. Porque li estemos attribulados, es bien que nos acordomes que Dios es summamente misericordio fospara confiar enel: fi tibios, que es sum ma bondad para le amar: fi triftes y melancolicos, que es nuestra gloria, y nue-Ara bienauenturança, para alegrarnos: fi indeuotos, que tiene magestad infinita, para que le reuerenciemos: u desaproucchados, que tiene infinitajuftivia, para que le temamos, &c. Por no guardar esta diuersa consideracion de las excellencias diuinas, & han perdido muchos. Porque acaefce yr con melancolia, y no faber confiderar a Dios fino ngurefo y caffigador, y con cha nativation in interest desa con-

MINE SAL

confideración, van acrecentando mas el temor y desconfiança, haziendo ponçona la oracion, que les auia de fer medicina. Y file cosiderassen misericordioso, amorolo, y humilde, animaranle, y alentaran fus spiritus, perdiendo aquella des confianca que les anihilana. Y de la mes ma manera, fi vá indeuotos y atreuidos, considerando a Dios misericordioso, y perdonador, toman mas arreumiento para mal, y fi le confideran rigurofo y castigador, refremarale con el temor y re ucrencia.

La tercera condicion es, disponer lo q hemos de tratar con Dios, segun los tie pos, occasiones, y citado de nuestra con sciencia lo requieren:y de aqui nasce la attencion y orden en la oracion, la qual Sap. II. no es mala, pues dize el Sabio, que las co sas de Dios tienen orden, porque pesar que es bien, in hazernos ninguna fuerça y fin lleuar apercebimiento ponernos a orar, para fole esperar lo que viniere, muchas vezes vendra el demonio, o amor proprio, melacolia, y proprio juy zio, y hablaran en lo interior de la con-

9

sciencia, la qualechara mano dello, gastando el tiempo en examinarlo, y elcudrinarlo: o le dara credito con mucho menoscabo de su aprouechamiento. Y aunque es la verdad que el fpiritu y la oracion, es don que da Dios, y desciende laco. La de arribà del Padre delas lumbres, no es bien que nadie piense que ha de ser de mejor condicion para rescebir dones spirituales el negligente, y que no se dispone que el diligente y curiolo en dispo nerse para rescebirlas, con codicion que no conficen su industria y artificio, sino folo en la diuina misericordia. Porque assi como la gracia es don de Dios, y no se puede alcançar por nuestras fuerças: con todo esso es bien que se dispoga para recebirlatassi el spiritu de la oracion, aunque sea dondel cielo, dale Dios a las almas que se disponent

Es de notar que ay algunas personas ya exercitadas y aprouechadas en el spiritu, que puestas en la oracion, al punto se hallan en la diuina presencia con interior sentimiento, y arrojan la voluntad al amor, gastando en aquello la hora; y

R

mos que dexen este estilo, y que tornem a seguir esta orden, y guirsse por estos puntos que aqui van declarados, sino ca minen sin boluer atras con la regla y orden del suego encendido de amor. Que quien enseña a tañer vihuela, aunque da reglas, y enseña a poner los dedos en los trastes, para el que es ya musico, y està enseñado, no son necessarias, ni mira a los trastes para poner los dedos, sino tañe con libertad, gusto, y desemboltura: pero el que comiença, si no los suere mirando, y tañendo poco a poco, no ellegara a ser musico perfecto.

Tambien es de aduertir, que si començando por esta orden a meditar quien soy yo, y quien es Dios, le detudieren el spiritu, leuantandosele, y communicandole alli enchimiento de sus desseos, no ha de romper aquel hilo, por exercicar todas las demas partes que oquedan, de que vamos diziendo que ay en la oracion: que no es negocio que se ha de tomar por tarea, ni destajo. Mas y quando cae de aquel spiritu, y se halla seco.

feco, y distraydo, con entrar en otra nucua parte a la oracion, se torna a recoger. Como essi estando en la preparacion, meditacion, o contemplacion, no halla spiritu, passa la peticion, o hazimiento de gracias, con que tiene en que occuparse, y poder bien gastar su tiempo, sin que esté occioso, y desaprouechado.

### CAPITVLO III.

DELA LECTION, Y QVE

conuiene que con attencion y respecto escoja lo que mas le hiziere al caso para su spiritu.



SSI como quien ha de contrapútear, va sobre el cato llano, o quie ha de predicar toma vn thema, el qual despues va declarando, dizien-

do sobre el las delicadezas y puntos que se le offrecen: assi quien ha detener oracion, delpues de hauerse apercebido, y preparado para entrar en ella,

D 2

es bien que lea en algun libro, para que estando la memoria refrescada có aquellos conceptos que lee, tenga el spiritu so bre que contrapuntear, y quien no leyere, o oyere leer, por lo menos trayga en la memoria algun pato sobre que pueda meditar, que esto le seruira de lection.

or Quien quissere acertar, procure tres cosas enla lection. La primera, attenció, ponien do mucho euy dado en percebir bien lo que se va leyendo, y para esto no se arroje suego a meditar sobre el primer punto que oyere, perdiendo la attención a los demas, sino este attento a todos, que despues de donde no piensa se causa la democión: y no ha de ser muy larga la section, sino breue, y de cosas sustanciales, graues, y compendiosas.

La fegunda, oya o lea con respecto a relas palabras, baziendo cuenta que se las va diziendo el mismo Dios, y desta manera vendra a hazer mas caudal dellas, en lo interior de su alma, y mouerse mejor a la deuocion que prerende.

qLatereera, elcoja y eche mano de aql punto, o puntos, que mas parcee le han

de hazer mas fructo quando los medirare: porque quando yo voy eyendo lo. que se lee, siempre parece que me csan dando golpes enel coraçon, que attienda tal y tal punto, y como que cftan diziendo alla dentro que tengo de hallar, encerrado yn theforo, fi cau o con la meditacion en aquel punto. Eche pues el alma mano del, y figale en la meditació. Y no se apremie a meditar solamente lo que entonces se lee, sino quede con libertad, para que si en otra meditacion hallare mas fiucto, y tuuiere ya ceuado fu fpiritu, acuda aclla, como a la mina dode tiene cierta su grangeria, y prosiga la meditacion de las confideraciones, que mas le mueuan' no obstante le que agora de nueuo van leyendo y oyendo, como si leyndose en el choro, la meditacion de lagloria, halla mas fructo en con fiderara Christo crucificado, y el le pone delante essa meditación con aprouechamiento, dexe la confideracion de la gloria y heche mano del punto que le dan: assi como quien ya a caza y taltan muchas liebres, aquella figue que le parece que ha de matar, dexando de correr tras las demas, y si tiene la caça segura, y cierta, no la dexa por la incierta y dubdosa.

Es de notar que ay muchas almas que no tienen taleto, cabeça, ni habilidad, pa ra hazer meditaciones y difcurfos, y fuele darles Dios excellentifsima contemplacion con quietud interiot , y recogimiento, y estas tales si se ponen en la oracion, y comiençan a querer meditara fueros de braços, como no aciertan, falen deslabridas, y desconfiadas de poder alcançar oracion. Y porque no todas ve zes al principio que van a orar viene el spiritu dela contemplacion, y quietud, hanfe hallado bien algunas dellas conto mar vn libro, y eftarfe recogidas en fu celda, leyendo por el de espacio, y con tolsiego y enla melma lection les leuanza el leñor el spiritu a la contemplacion altifsima que dezimos. fin que precede otra ninguna contemplacion.

Tentre los libros que es bien leer, para mieditar, los que mas haze al calo, son la regla y conflituciones, y declaración

de

dela ley de Dios, segun aquellas palabras deladinina Scriptura, No fe aparreel libro delaley de tu boca, fino me- lofue. 1. dirarás enel de dia y de noche. Y ala verdad, si tuuiessemos exercicio de meditar cada dia vn madamiento de Dios, con la declaracion del , o algun punto de nuestra regla, para yrnos perficionado en la guarda de las leyes, presto llegariamos a viuir con rectitud, que es el fin dela oracion que desseamos. Tambien fon buenos los libros que mueuen los affectos de nuestra alma, como los que tratan dela passion de Christo, y de los quatro paraderos, muerte, juyzio, infierno, gloria, y la grauedad de peccados, miseria dela vida humana, repartiendo entre manana y tarde dinerlas meditationes. Desto escriuio marauillosamente el muy Reuerendo padre Fr. Luys de Granada, y tambien Fray Pedro de Alcantara, y otros auctores. y quien por el Orden que ellos lleuan se guiare, hallara granfructo, y se exercitara en las mas Pricipales virtudes, como adelante dire, mos, B 4

Cap.

# CAPITVLO IIII. DE LA MEDITACION Y de sus partes y condiciones.



Editacion se llama el discurso que haze el pensamiento y entendimiento detro de nosotros, para persuadir-nos a alguna virtud, co

mo si meditamos en Christo crucificado, ponese enel pensamiento la gaandeza y bondad deste señor, y luego discur
re y piensa que si siendo tan excellente
Dios como es, el amor le puso en la
cruz eon los mayores trabajos q se pueden pensar, la prucua del amor sera padecer trabajos: y assi luego viene a la voluntad vna gana de Cruz y trabajos, o
se consuela con los que tiene. Dezimos
ser discursos para persuadir virtud, porque quando no lleua por sin mouer la
voluntad a la virtud, o al exercicio della, mas propriamente se puede llamar
estudio, que meditacion.

Tiene tres colas la buena meditacion. La primera, que sea libre de pensamientos impertinentes, y aunque esta libertad sea difficultosa de alcançar, muchas vezes, porque como el demonio fabe el fructo dela oracion, acude luego con di uerfidad de cuydados y pensamientos, para estorualle. Pero para esta pureza aprouecha procurar andar entre dia en la presencia de Dios, porque presto se recoge el que nunca le derrama, y hazer al Principio la mayor fuerça que pudieremos, peleando como Abraham, quando oxeaua las aues del facrificio, y quando mas no pudieremos, y nos vieremos mui Gen. 15. acossados, dezir a Dios algunas palabras con la boca, ayudandonos entonces dela oracion vocal, o pedir a Dios nos quiete y sossiegue el spiritu, y mande a los uientos que se sossieguen, para Matt. 8. que cesse la tempestad que algunas vezes se haze del dormido, y nos dexa en la tormenta, para que le despertemos, y 2eudamos a el, no confiando nada de nue stro entendimiento, ni attribuyendo el fructo dela oracion a nuestros talentos.

La tercera, que sea sossegada, no haziedo fuerça enla cabeça, para estrujar las lagrimas, ni queriendo lacar a fuerça de braços los fentimientos del spiritu que desseamos, sino q co sossiego ypaciencia procuremos entender aquellas palabras que vamos meditando. Y es aquide aduertir, que muchas personas teniedo por fin los fentimientos y gustos del appetito, piensan con la meditacion, adquirillos, y fino lo hazen secondenan por indeuotos, y tienen por tiempo perdido el que alligaftan, y se leuantan y dexin la oracion. Otras ponen toda su fuerça en que la imaginació fabrique interiormen te imagines y semejanças de aquello que se pretende meditar, y si por falta dela ca beça no puede fabricallas, desisten de la oració, poniendo toda la fuerça en aque Ilas imagines, no entendiendo que para que sea meditacion verdadera, no es necessario que aya imagen interior, bastan las buenas razones que el entendimiero haze para persuadirse. De la manera que en vn negocio temporal va vno penfando lo que le conuiene, juntado ynas cofide.

2.3

fideraciones con otras, hafta caer en la cuenta yrefolucion del, fin q fea necesta. rio fabricar las imagines del pensamiento. Asi tabien enel negocio del alma, sin fer menefter hazerse fuerça, a la cabega puede yr confiderando fus negocios, y los d Dios, guiadofe alos bienes eternos, fin imagines ni lentimietos interiores. La tercera, q lea repetida, no contentadonos con una y otra vez confiderar el puncto q vamos meditando, fino q perseucremos en traelle a la memoria, y pre fentalle al entendimiento mas vezes, que no dexaran fus azeros con los muchos golpes que diere de facar cétellas de bue nos desteos, que se aprendan en la vesca de los buenos propolitos, paraencendes el fuego del amor que buícamos.

# CAPITVLO V.

DE LO QVE HA DE YR
meditando enlos dias dela femana, y las
virtudes principales que fe han de
exercitar, fegun lo que
fe medite.

Aunque



V N Q V E cada vno ha de meditar fegű fu spiritu, y sacar de qual quier contemplacion aquellas virtudes para su anima, que mas ha

menester. Pero es bien que los nueuos en esta difficultosissima sciencia scan encaminados por orden y cocierto, y que vamos deletreando con ellos el spiritu, hasta que por si tengan caudal. Y porque el fin dela oración es la vireud, y vida perfecta, sera bueno segun las siere meditaciones dela temana, collegir las virtudes en que se han de exercitar cada dia. Para principio delo qual es de faber que assi como ay fiete dias en la femana, sy fiete principios de bien viuir, y fiete principales mysterios de la vida de Christo,y siete virtudes principales, que son principios delas demas, y fiete principales puntos de nueltra regla.

Domingo.

E L Domingo (començando a contar desde la medicación del Sabbado en

Augua

la noche) fe medita la gloria delos bienauenturados, lugar, numero, compañía v conucríacion con ellos, el ver, amar. y gozar a Dios enel cielo, la gloria delos. euerpos, con sus quatro dotes, claridad. fubtileza, impassibilidad, y ligereza.

Domingo por la mañana, la Refurrection: el librar Christo los padres del Limbo: el aparecerse a la virgen , ya la Magdalena, y a fus Apostoles, y subir al cielo.

Sacase spiritu de Amor, Fee, y Esperan ça, viendo quan bueno es Dios, y lo que nos tiene aparejado, y como nos redimio, y especialmente acudiendo la comunion que enciende este suego. Colligese de aqui obediencia: porque si amamos a este can buen Dios, queriendo ha zer su voluntad, essa la del Prelado, q es arcaduz por do viene la voluntad de Dios.

#### Lunes.

AL Lunes le confidera los beneficios recebidos dela mano de Dios, los de la creacion, y conservacion, y los de la redempeion, y los particulares, facando en limpio que de nuestra parte somos nada, pues quanto tenemos es beneficio de Dios, y de nuestra parte solo tenemos nada y peccado.

Tel lauar los pies alos Apostoles, la hud mildad que enesto mostro, y la institucion del sanctissimo Sacramento, y que siendo quien es, quiere venir a ponerse enlas manos de vn pobre y peccador sa-

cerdote que le confagra.

TEngendraseen nuestra alma spiritu de humildad, viendo que somos nada, y est buen exemplo que tenemos en Christo arrodillado a los pies de sus discipulos, especialmente a los de Iudas. Para nuestra regla sacamos compostura exterior, como es no alçar los ojos vanamente: ni dezir palabras vanas, ni otras desembolturas que son principio de pensamientos deshonestos.

## Martes.

L Martes se meditan los peccados, as si los dela vida passada, como los que de presente cometemos: el numero y grauedad ucdad dellos. Conderafe corra quien pec camos, q es Dios: quien pecca, q es vna criatura vil: q tantos beneficios ha refcebido de Dios: q cosa es peccar, q es matar quato es de nra parte a Dios:con q fa cilidad, y porq ninerias peccamos, auiendo Dios hecho tales castigos por el peccado, como hizo enlas espaldas de su hi-10 vnigenito. La oracion del huerto, y sudor de sangre por mis peccados, dexar se prender, atar las manos, y lleuar con afrentas a las cafas delos juezes. Gana de esto nuestra alma spiritu de deuocion, y dolor de peccados, viendo quan malos fon. Y para nueftra regla se collige aspereza, y desseo de penitencia, abraçando con grande alegria el descalço, y comer pescado, ayuno, mala cama, y lo demas.

MIERCOLES.

F L Miercoles se considera las miserias, breuedad, engaños, incertidúbre, bazeza desta vida, y delas cosas del múdo. Delos raysterios de Chro cosideramos el ser escupido su rostro bedito, los aços tes, cardenales, llaga dlas espaldas: el olur do q los suyostuniero dliel ser étregado

manos de sus enemigos. Guia esto al spiritu del aborrescimiento proprio, y desprecio del mundo, y desse de trabajos, y alegria con los que ayttodo lo qual ha ze vna verdadera paciencia, y para nuestra regla sacamos pobreza verdadera dela religion, desechando qualquiera co sa del mundo, y el desse della.

# Tuenes.

of La oracion del huerto,

POURTELES

L Iucues se ha de meditar en la muer te, la preparacion y feñales della, la agonia y arrancamiento del alma:enterramiento y corrupcion del cuerpo : la coronacion de espinas: el Ecce homo: el lleuar la Cruza cuestas por la calle de la amargura. Gana el alma yna gran reuerencia y temor a Iefu Christo, y diligencia a su serucio, especialmente quando le representan el Ecce homo, diziendo: Ecce homo , mira hobre lo que he hecho por ti. Ganase tambien silencio, viendo que feha de morir, y quan pocas palabras hablo el cordero en todos eftos do a lor li yostuniero diel er et colleg

### Viernes.

EL Viernes se ha de meditar el juy-zio final, y las señales que precederan, la venida dul juez, el dar la quenta, y latemerofa sentencia. Delos mysterios d'Chro, el defnudar al señor la tuni ca pegada co la fangre, y tornar a poner la corona, los golpes delos clauos, el del coyuntamiento delos miembros, y las congoxas que tuno viedo la dureza de aquella gente, el dolor de fu madre, el fer desamparado de sus discipulos, y perderfe el precio de fu fangre, por el oluido q aviade auer en muchos Chri stianos. Grangeale de aqui zelo de almas, viendo lo que pasto el Señor por ellas, y como nos holgaremos el dia del juyzio ver alguna al lado derecho por nuestra caufa. Para nuestra regla, encer ramiento en la celda, y claufura, que nasce de no querer otra cosa sino estudio, para hazer fructo contra los peccas dos, y si le diere alguna gana de lalir, o distraerse, con esto la mitigara.

C

WHITE ST

Sabbal

## Sabbado.

E L Sabbado femedira en el infierno, discurrese por los sentidos, poniedo en cadavno la mayor pena que pudiere ymaginarie, y aquella pena terrible de daño q es apartamiento de Dios. Cofiderate en cada cofa deftas el lugar, la xternidad, cópañia, crueldad, &c. Delos misterios de Christo, el espirar el Señor enlacruz, el baxar al Limbo, la llaga del costado, el descendimiento de la cruz el llanto dela virgen, y de la Magdalena, y S. Iuan, y clofficio de la fepultura. Grangeale deuocion muy particular con la virgen, que es principio de muchas virtudes haziendo cuenta que la hemosmenester para valedora, porq no vamos al intierno, yque la hallamemos a buena coyutura al pie dela cruz, para recebirla portenora, y quedar por ius ef launs. Y para nuestra regla trabajo demanos, con que ganemos de comer como ella lo ganaua.

Tenestas cosas dichas de los dias dela

fe mana

femana, fe han de guardar tres condiciones, que importan para entendellas y exercitillas. La primera, que la mediatación le lea en Fray Pedro de Aleantara, o en la recopilación de Fray Luys de Geanada, que alli estan estos punttos muy bien dichos, y ley dos conactención, y queriendo ganar spiritu de las virrudes puestas a cadavno, se le offresceran otras consideraciones; y meditaciones para ello, que mi inteación no es mas que endereçar.

FLa fegunda, que la meditación del dia ayude a accrescentar la virtud grangeada el dia de antes, y assi ha de yr augmentado el spiritu de ayer, y ganando otro de nueuo. Pongo exemplo. El Lunes consi leramos los benesicios rescepidos, y la cena, augmencase la humilidad del Lunes, y de nueuo hazese principio de contrición para el Martes: de manera que en qualquiera de los dias siguientes hasta el vístudes pasadando el spiritu de las vistudes pasadadas.

La tercera, que para ganar nueua

virtud de vn dia, no folo aprouecha la meditacion de aquel dia, sino tambien la virtud adquirida el dia passado, antes esso es lo principal, y ansi la virtud que se engendra de nueuo, como nace de otras virtudes, y specialmente de la charidad (que por esso la ponemos el Domingo la primera, començando de-Ila) es mas firme y fixa, y aun mas meritoria. Pongamos exeplo: Señor Dios mio y padre mio, yo te amo, porq eres Dios, y meredimisti, y desseo hazer en todo tu voluntad: esta voluntad es que yo me humille: pues quiero mi abatimiento, viendo que todo lo que tengo es beneficios de Dios, el qual se humillopor mi, hafta arrodillarfe ante los pies de ludas, y mas fabiendo que foy nada. O nada que quieres amar a Dios, como le has offendido tanto, que lehe ziste sudar sangre por tus peccados? ô malditos peccados, pefame de auerlos hecho, pelame enel alma de auer peccado contra vn Dios tan bueno, fiendo yo nada, yo me codeno a no tomar cola gustola enesta vida, sino trabajos, pucs

pues que he peccado tanto, fiendo vo ran vil, contra vn Diostan bueno, como parecere ante el , fino temblando mucho? Temo a este bue Dios, y quiero por el trabajos, pues tanto le offendistiendo yo tan ruyn, y el tan bueno, que merece ser amado. Pues en que me empleare para aplacallo, que sea mas prouechofo que en ganar almas? Ganaralmas quiero, y poner los medios de estudio y oracion que couiene. Mas siendo yo tan ruyn, y auiendo offendido a Dios que no ofare parecer delante del afolas, a quien lleuare por madri nay abogada, fino a la virgen mi feñora, &c.

Tola misma manera quese van enlazando estas virtudes, se van enlazando las demas de nuestra regla ellas entre si, y con las meditationes, vnas vezes subiendo desdela vitima hasta la primera, otras vezes baxando para que con este exercicio se haga vna alma diestra en la batalla contra los demonios. Y es de notar que las meditaciones del día en que hemos de exercitar alguna vir-C 3 tud. eud, entran por la noche del día antes, como la fiesta entra a visperas, y assi el Domingo que es de exercicio de amor entra el Sabbado en la neche por la co-fideracion de la gloria.

# CAPITVLO VI.

DE LA CONTEMPLA-

cion y de sus partes.



O me parece a proposito del intento q lleuamos, detenermo en declarar que sea contemplación, examinando con rigor

de letras la doctrina della, fegun lo que escriue Platon, Aristoteles, y los demas Philosophos y Theologos, sino proceder, para instruction de al mas que comiençan: y llamar contemplacion al detenimiento que haze el pensamiento en alguna cosa que se contempla: y a la applicacion de la voluntad, quado con assiento y quietud la quiere y deslea, Hazemos differencia dela meditaciona la contemplacion, en que la meditació

pro-

procede con discurso, buscando la luz y mouimiento dela voluntad : mas en la contemplacion està conosciendo attentamente el entendimiento, co la luz q ya tiene, y estale exercitado la voluntad en el acto que pretendia. Como quien anduuiesse mirado muchas imagines que ay en vn apofento, y reparafle enalguna, dela qual por algun rato no quita los ojos, y feva afficionando a su hermosura : assi el entendimiento quando medita va discurriendo por muchos conceptos, y colligiedo vnos de otres, y esta es la meditació mas qua do se deriencen alguno en q halla luz, y la voluntad se aferuora en el, esta llamamos aqui contemplacion.

Muchas almas comiença y acaban la oració enella, sin q preceda meditació, si discurso: otras estan muchas oras, y aun lo mas del dia enella, có vna sosse gada presencia de Dios, gozado y amado de tal suerte, q se quexa delas hijas de Hierusale: q son los cuydados por que les despierta otros al cabo dela ora que han gastado en meditar, tiene algo de ella,

ella, yaun a vezes se les va el tiempo en pelear con pensamientos impertinetes, y acaesce que en vn abrir y cerrar de ojos, les viene vna luz, y vn impetu que leses de prouccho, para viuir bien muchos dias, y auntoda la vida. De qualquier manera que el alma saque fructo siempre se ha de alegrar, y nunca dexe de perseuerar en la oracion, que donde menos se piensa, ay mayor ganancia.

Tres partes suele tener la buena con-

templacion.

Dist.

La primera, que sea humilde, quiero dezir, que aquel buen desseo que viene y aquel gusto, o luz interior que le dan, reconosca por don y merced de Dios, dandolegracias por auerfele dado, y siempre se tenga por indigno de qualquier bien, y quando no letuuiere, fino que le lleuaren con fequedad, texadole con sus meditaciones y discursos, no se afflija, y congoxe, ni quede descontenta, como fila deuieran algo, y no la pagaran, porque en mano de Dios està hazer lo que quisiere de su hazienda. antes quede con humildad, reconoscie-

dofe

dose por indignn d qualquier quietud y merced de spiritu, y teniendo en mu cho que le cousientan estar alli hablando con Dios, pues mercscia estar ardicdo enel insierno, segun sus peccados.

Ta fegunda, que sea segura que es ser acertada enel mayor aprouechamiento del spiritu. Porque suele auer gran engaño, entener por mas alta contemplación a la mas baxa, y por mas segura la mas peligrosa, por mas santa la mas engañosa, y por mas delicada a la que nos

haze perder mas tiempo.

Para declarar bien esto, es necessario saber, que aquella contemplacion es mas excellente que mas humilla y purifica la consciencia, y causa en ella mayor amor y temor de Dios, y guarda de su ley, y exercicio de virtudes, y la que desto se desfuiare, aunque tenga cosas mas altas, y mas extraordinarias, y que parezcan mas milagrosas, como visiones, reuelaciones, sentimientos, y cosas semejantes, es la menos buena, y la mas peligrosa.

La tercera condicion dela buena con-

templacion, es que sea en manera de dialogo y colloquio, donde algunas ve zes el alma hable con Dios: otras vezes calle, y estè attenta, esperando las pa labras interiores y escondidas que suc-Ien venir en este profundo filencio, attécion y presencia de su señor. Porque almas muy habladoras, y que no quieren oyr, fino hablarfelo ellas todo, fue-Icn salir seccas dela oracion. Y es bien aduertir que muchas vezes nuestro del feo, o el Echo y zumbido delos penfamientos que otras vezes hemos tenido se suelen venir a este tiempo ala consideració sin llamallos, y piensan algunos que son palabra de Dios, y danles credito, quedandose engañados con su amor proprio.

# CAPITVLO VII.

DEL HAZIMIENTO DE gracias, y de sus condiciones.



Andanos el Apostol S. Pedro orar con hazimiento de gracias, el quales vn reconocimiento de los beneficios rescebidos de la

mano de Dios, quando le damos gracias y loores por ellos, y es bien que antes que le pidamos mercedes nueucs, reconozcamos las que hemos rescebido, porque a los agradescidos communica sus bienes, y el desagradescimiento feca la fuente dela mifericordia. El hazimiento de gracias es bien que tenga tres condiciones. La primera, que fea concertado, o leguido: que quiere dezir que salga del mesmo spiritu dela contemplacion que lleuauamos, y la vaya continuando, para que no se quiebre el hilo del spiritu : y aunque podemos dar gracias a Dios por muchos beneficios, que comencemos por aquel que mas correspondea lo que yuamos con templando. Como si meditado los tormeros del infierno, y mouidos al temor dellos, começamos adar gracias aDios, porque

porque meresciendolo nuestras culpas, nos ha librado de tainfuffribles penas. La seguda, que ayude a ganar fructo en el melmo spiritu que se lleuaua: augme tando, y confirmando los propositos ganados en la melma oracion. Como fi dixessemos:vael alma en la confidera cion delas penas delinfierno, con spiritu de temor: llega a dar gracias por auc-Ile librado del infierno: yluego acuerdase de los demas beneficios, como es auelle Dios criado, y redimido, &c. Y en la consideracion destos beneficios, dando gracias por ellos, acuerdale estar mas obligado al feruicio de Dios, y me recer mas pena que otro ninguno, por la ingratitud que tiene quien tanto deue, y tan poco correspode: y va augmetando con esto el mismo spiritu de temor que lleuaua en la voluntad, fin falir del. Porque refiriedo los beneficios, podemonos mouer aamor por via del agradescimiento, a consiança por la cofideració dela gra benignidad de Dios, a temer, por la memoria de nuestra ingraticud a tantos beneficios. Pues lo que

que digo es, que si vamos ganando vna virtud deftas, la vamos augmentando con el hazimiento de gracias, enderegandole a la mesma virtud:y no dexandonos descuydadamente lleuar a otros desses de suerte que perdamos el affe-Ao que queriamos ganar: aunque a la verdad qualquier virtud que facamos dela oracion es buen: mas de no profeguir con vna nos nasce quedarnos im perfectos ala mitad del camino en el aprouechamiento. La tercera condicion es que sea principio de confiança para entrar enla peticion: porque quien pide a Dios mercedes con confiança, ninguna cola le negarà: y es buen prin cipio para entrar en la peticion, engran decerla confiança, con la memoria destos beneficios. Como fiel alma fueffe diziendo: Muchas gricias te doy lenor, porq me criaste, y redimiste, y porlos demas beneficios particulares, &c. Pues quien canto ha relcebi lo de Dics, que le pidira que aora no lo alcance?Pidote lenor esto, y esto, &c. Y como comienpa la peticion co la memoria delas mercedes feruor, y e ofiança, a pedir: tiniendo por cierto que ninguna cola le negara Senor tan liberal.

Los beneficios de q se hade dar gracias a Dios, aunq son innumerables, puedé se reduzir a tres generos, y en cada genero resu namos siete. El primero con tiene los beneficios de la creacion. El segundo, los dela Redemption. El tercero, los otros beneficios particulares,

#### Beneficios de la Creacion.

que nos guarden. El 2. los fanctos, con quien eternamente nos gozemos. Los tercero, los ciclos que nos alumbren. Lo quarto, las yeruas, piedras, y metales que nos aproucchan. Lo quinto, los elementos que nos fuftentan, que fon fuego, ayre, agua, &c. Lo fexto, los brutos animales de que nos feruimos. Lo ferprimo, los hombres de quien nascemos, y con quien tratamos.

Bene

#### Beneficios de la Redemption.

El primero, el beneficio grande de la Encarnacion. El segundo, el desse y amor que teniade saluarnos. El tercero, las penas y trabajos que para esto padecio hasta morir. Lo quarto, la ley Euangelica que nos dio tá luate y prouechosa. Lo quinto, los siete sacramen tos que nos dexo. Lo sexto, la gracia y virtudes que por su diuina misericor dia alcançamos. Lo septimo, la gloria y bienauenturança que esperamos.

#### Beneficios proprios y particulares.

gEl primero, auerme hecho Dios holbre, y no bestia, y con talentos del alma, y salud, y otros bienes del cuerpo. El segundo, auer sido baptizado y criado entre Christianos, y gente de razon, y que conosce al señor. El tercero, auerme dado tantas inspiraciones, y llamado tantas vezes. Lo quarto, la vocacion al estado dela Religion.

La

TLo 5. los talentos y officios, y otros muchos aparejos para gauar mucha gloria.

TLO 6. todas las buenas obras que he hecho, que son beneficios de Dios.

hecho, que son benesicios de Dios.

¶Lo 7. los males y peligros de que me ha librado, ansi delos q sabemos, como los q no sabemos, ni podemos saber.

¶De rodos estos benesicios se ha de dar gracias por quatro respectos. ¶El primero, porque son ellos buenos ensi. El segundo, porque son buenos para mi. El tercero, porque Dios los hizo. El quarro, porque los conserva: como se auerme criado el cielo doy gracias, viendo qua bueno es, y como me aprouecha alumbrandome, y porque aora le està conservando.

# CAPITVLO VIII.

DELA PETICION

y delas partes que deue tener.

Llegamos



Legamos a la oracion como pobres a pedir limofna avn gran fenor, rico de mitericordias: como enfermos, para aleançar falud del

verdadero medico de nuestras almas: co mo hambrientos, a pedir pan al que abriendo su mano llena a todos de bendicion, y como criatutas miserables, y destituydas de todo bien, a su Dios y criador. Y assi la principal parte de la oracion es la peticion: la qual si lleua las condiciones que conuiene, nunca dexa de alcançar lo que se pretende, ni buelue vazia: y muchas vezes alcança mas de lo que pidio.

Tres son las principales partes de la pericion, para que sea qual conuiene. La primera, humildad y cansiança: que no es otra cosa, sino que el que pide reconozca su indignidad, poco ser y valor, y que no meresce alcançar mercedalguna, antes merece castigo, por atreuerse a hablar con Rey de tan soberana magestad, siendo el criatura tan mala, y llena

de abominaciones, pero considerando que dize el Señor, que qualquier cosa q pidieremos al Padre eterno en su nombre lo alcançaremos junto con esta humildad viene la confiança, con la qual nosalentamosa pedir lo que quifieremos:teniendo por cierto que lo alcangaremos, por fer el quien es:y tener tato desseo de hazernos bie, y que antes que demos vozes nos oyra:y antes que le lla memos nosvendraa bufcar, y con esta Esa. certidubre atreuemonos a pedir cosas grandes, y auergonçamonos de pedir co fas pequeñas a vn Dios tan grande: por que si miramos lo que merecemos, ninguna cosa somos dignos de alcançar, si a lo que Dios quiere, y puede darnos, como su bondad es intinita, no tiene termino en hazer mercedes: y quanto elal ma abriere la boca del deffeo en la peticion, tanto le hinchirà el coraçon , y alcançara de mercedes. De aqui se sigue, quan enfadofas fean para Dios las almas apocadas y ruynes, que se contentan con pocas colas . y aun essas van dudando fi las alcançaran, o no. Pues

di

granio le hazemos en pedille poco: y paralo que merefeemos merced nos ha ze en no ceharnos al infierno.

La segunda parte dela pericion es que fea efficaz, y que vaya con feruorofo, y encendido defleo de alcançar lo que pedimos. Porque pidiendo fria y tibiame te, parece q nuchta mismatibieza y floxedad, merece no ser oyda: mas pidiedo con importunacion, efficacia, perseueracia y feruor, quola aura q no la alcanc mos? Quien devofotros, dize el feñor, llega a la media noche a fu amigo, y le dize, Amigo prestame tres panes, q tego vnamigo cobidado, &c.y està importu nando en pedir, quunq parezea q fe detiene el amigo, y se escusa de no le abrir, aunque do lea mas de por la importunacion, no le dee todo lo que pidiere? Elamigo por quienpedimos, es Christolesus, que si nos enseñassemos a no pedir cofa para nofotros, fino todo para fu honra y gloria, de otra manera nos aprouecharia la peticion: El amigo a quien pedimes, es el Padre aterno.

Matt.

D 2 Los

Los tres panes que le pedimos son estos tres dessess. El primero, que Iesu Christo nuestro señor y amigo sea conoscido, seruido, amado, honrado, y glorificado en todo el mundo: y de todas las criaturas en tanto grado, y con tata perfection como el merece. El fegudo pan, que mi propria alma adore y glorifique a este señor, empleando todos sus pensamientos, palabras, y obras, en lo que fuere mas agradable a fu diuina bodad. El tercero, que qualquier obra que hizieremos, por pequeña que sca, vaya hecha con aquella intencion deanimo, pu reza de consciencia, feruor de spiritu, esficacia dela voluntad : y con todas las demas circunstancias que puede ser mas agradables a este soberano señor. Quie fe diesse a pedirestos tres panes con per seucrancia, esticacie, seruor, è importun cion, que auria eneste mundo que no alcaçalse? Pero como pedimos muchas vezes cosas dela tierra, o guiados por el amor proprio, lo que nos da gusto, no nos espantemos no ser oydos, y aun es mifericordia de nuestro buen padre, ne-

in habitation with

garnos lo que pedimos: porq fabe muy bien que nos conviene no le nos conceder. Como si vn niño pidiesse con essicaciaa su padre alguna cosa que tiene ponçoña, mayor bien le haze en negar-

sela, que en concedersela.

La tercera parte dela buena peticion es, que vamos exercitando con actos interiores las virtudes que pedimos. Como si pedimos fee, hagamos acto de fee, y se pidieremos humildad, acto de humildad:reconosciendo nuestra baxeza, y desseando ser abatidos: porque quando juntamente se exercita la virtud, y se pide facilmente se alcança. Esto se nos enfeña enel Euangelio de S. Marcos: Creo señor, acerecientami fee: y si assi dixe f. semos nosotros, Humillome señor, dame humildad : desseo padecertrabajos, dame paciencia,&c.facilmente alcançariamos lo que pedimos. Y porque nos conuiene en gran manera faber las cosas ques bien pidamos, y es bien q quien comiença a tener oracion, sepa pedir jutamente, y exercitarfe, me parefcio en el figuiente capitulo recopilar fiete septenario.

narios de cofas que el alma ha de pedir enla oracion, y en que se ha de exercitar pidiendolas, las quales ha de procurar alcançar con todas fusfuerças.

# CA ITVLO IX

DE VNA RECOPILAcion delas cofas que hemos de pedira Dios, yen que nos hemos de exer-

citar para el aprouechamiento de nuestra ampton alma. ... etabacelist.



O que cada yno ha de pedirenla oracion, felo acordara la necessidad, que es buena maestra demendigar: pero por que mas ordenadamen

te vaya pidiendo, sera bueno reduzirlo q ha de pedira methodo yorde. Todas las cofas qes bien que pidamos fe pueden reduzir a liete leptenarios.

El primero, contiene fiete por quien, hemos de pedir, sopre la deso pinales

El primero, por el mismo Dios, suho ra y gloria.

El II.por el augmento dela fee, y por

la iglelia, por la conferuacion, y felice estado della.

TEI III. porel braço ecclesiastico, q es por el Papa, Cardenales, Obispos, Arsobispos, Religiosos, facerdotes, co los demas obreros dela viña del feñor, que fean fieles ministros.

El III.por el braço seglar, que son los Re yes y Principes Christianos, los mi nistros de la Republica en cosas de justicia, los ministros dela casa y exercitos de nuestros Reyes, y los demas fe-

glares.

g El V. por los padres y hijos spirituales, que son los confessores, o penitentes, Prelados y Subdicos, predicadores, y oyetes, maestros y discipulos: le suer te que el confessor ruegue por su penitente, y el penitente por fu confessor &c.y por fus encomendados.

FEI VI.por sus padres carnales, hermanos, parientes, amigos, y bienhechores, y los padres por fus hijos, &c.

Yaqui

y aqui entran los que en qualquier mannera nos fauorecen.

El VII. Por los enemigos, assi de obra, como de pensamiento. Es aqui de notar, que quando pedimos por estos siete ordenes de gentes en las cinco postreras, hemos de entender viuos y muertos, y tambien que para ellos pedimos todo aquello que para nosotros auemos de pedir.

L legundo septenario contiene las siete peticiones que nos enseño el se-

nor en el Pater noster.

La primera, la honra y gloria de Dios, que le contiene en estas palabras, Santtia ficetur nomen taum.

La II.la gloria aduenidera, Adueniat rea

La III. la gracia, Fiat voluntas tua.

La IIII.los bienes temporales, y nuestra passada, y sustento en esta vida, Panem nostrum quetidianum.

La V. perdon de peccados, Dimitte nobis debita nostra.

La VI. victoria contra el demonio en las tentaciones, Et ne nos inducas in tens tetionem.

tationem, &c.

La VII. falud y buenos successos tempo rales: librarnos de peligros y enf. rme-dades, Sed libera nos à malo Ammen.

E L'tercero septenario, contiene otras fiete cosas necessarias para hazer la voluntad de Dios.

La primera, que nos de gracia para guar dar bien sus mandamientos.

La II.que nos de gracia para feguir sus consejos.

La III, que nos de gracia para exercitar las obras de misericordia.

La IIII. para cumplir con las obras de nuestro estado y officio.

La V. para que guardemos bien nuestra regla.

La VI. para que empleemos los talentos en folo Dios, y las potencias de nuestra anima.

La VII. para que cumplamos bien los mandamientos de nuestros superiores.

L quarto septenario contiene las siete virtudes principales que hemos de pedir.

La primera, Fee, con que perfectamente D c creamos ercamos y confessemos a Dios.

La II. Etperança, con que seguramente conficenos de su diuina misericordia.

La III. Charida I, con que ardientemente le amemos.

La IIII. Prudencia, con que attentamen te consideremos lo que hazemos, guian dolo a su sin.

LA V. Iusticia, con que vigilantemente nos guardemos de no hazer mal a nadie, y dar a cada vno lo que le pertenesce.

La VI. Fortaleza, con que animofamente refistamos a los contrarios de la virtud.

La VII. Templança, con que recatadamente tomemos no mas de lo que tenamos menester para seruirle.

EL quinto Septenario contiene otras siete virtudes y puntos de nuestra regla: que son los que se exercitá enlos siete dias de la semana, segun arriba diximos.

La primera, perseuerancia en el amor de Dios: y obediencia persecta, que es desseo desse de hizer lo que manda el Prelado, teniedole en aquella que ta que Dios. La Il humildad, desseando el abatimieto proprio, y desprecio, por la honra del Señor, y castidad perfecta, y compostura del hombre exterioripara que no ha ga cosa que despues le cause vanos pensamientos.

La III. contricion, que es vn pesar de auer peccado, maldiziendolo, y abominandolo, porque es osfensa de Dios, co proposito de nunca mas le ossender, y de abraçar la aspereza dela orden.

La HII paciencia en los trabajos, y menosprecio del mundo, y delas cosas gustosas del, y pobreza persecta.

La V. temor de Dios: y ha de ser el temor silial, que es andar en su presentia, con respecto y consusten, y miedo de apartarse del, y sileneio, que si es persecto, es no hablar entre dia, sino preguntando alguna cosa muy necessaria, y con voz baxay humilde.

La VI.zelo de almas, que es trifleza de los percados agenos, con defleo de que todos se saluen, y tambien recogimiento enla celda.

La VII. denocion con la vegen, que es desse de querella imtar, y agradar: y tra

bajo de manos para imitalla.

El lexto septenario cotiene siete prin cipiosdela persection: que el q los exercitaresentira gradissimo aprouecha miento despiritu, y aunq ay otros muchos los principales son estos.

El II. exercitarle en actos de virtudes in-

teriores.

El III, quando vinicere alguna tentació responderse con acro contrario, de otra virtud: como si viene desse de alabaça humana, hazer vn desse de desprecio proprio.

ÉIIIII poneractual intencion entodas las obras, quando las començaremos. EIV. anadirdesseo de mayor virtud a

qualquiera obra.

El VI. viuir fuera del mundo haziendo quenta que lo que se veces Iesu crucisicado, y su madre, y almas redimidas por su fangre, y con esta consideración cer-

rar los ojos.

rar los ojos a todo lo de mas.

El VII. perfecta vaion con Christo, que es hazer quenta que ya no tiene otro fer fino el de Ieiu Christo, que las obras q hiziere han de ser suyas, y dignas de que Christo las hiziera si tuuiera el estado, edad, y officio, que agora tiene el q pide. E L'seprimo septenario esen el qual pe dimosa Dios que enderece a sola su

honra y gloria estas siete cosas: y las vna

y junte configo.

La primera las potencias del alma que fon memoria, entendimieto, y volutad. imaginacion, appetitos, fentidos, y palabras.

La II. las obras que ordinariamente hazemos quales son, orar, oyr o dezir mis sa, estudiar o trabajar de manos, confes far e confessarse, oyr la palabra diuina, comer o dormir, y la recreacion.

EIIII. pedir al Señorque gastemos bien el tiempo, teniendo repartido el dia fe-

gun diuersas partes.

El IIII. pedir al Señor quen todo lugar le liruamos, trayédo repartidas legú diuerfos lugares las obras q auemos de hazer. El V.pedira Dios que todas las personas con quientrataremos salgan edificadas y monidas de nuestra conuersa-

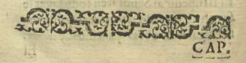
cion y exemplo.

El VI. pedir que de quanto vieremos faquemos prouecho para nueltra edificación, contemplación, y buen exemplo : dela manera que el abeja faca miel de todas las flores, para que despues de recogidos en la celda, como en vna spiritual colmena, la labremos con la perfeuerancia y quietud dela oración.

El VII. augmento de virtudes, pidiendo al Señor que nos de su gracia pare que siempre vamos aprouechando

de virtud en virtud.

TEstas son las cosas que hemos de pedir, reduzidas a estos siete Septenarios: los quales no solamente siruen para la peticion, sino tambien para examinar la consciencia.



# CAPITVLO X.

DEL EPILOGO, O RESO.

Iucion, en el qual breuemente se haze examen dela oracion, y memoria delas palabras que han hecho mas essica cia al alma, y se resuelue ponellas por obra.



A feptima y vltima par te dela oracion mental fe llama Epilogoten la qual fe haze memoria delo que fe ha tratado en la oracion, y princi-

palmente delo q mas efficacia hizo en la consciencia: y se determina de exercitar aquellos desses que entonces se recopilan. Este epilogo es principio del examen de consciencia, y regla del apro uechamiento. Y assi como guando dos amigos se han hablado largamente en vn negocio, ya que se quieren apartar, se resueluen en los punctos mas essentiales a diziendo el vno al otros. Al sin

Alfin feñor quedamos refueltos eneltos y enesto &c. Pues yo lo voy aponer por obra, y para esso hare tal y talcola, &c. Assiel alma despues de auer estado hablando algun tiempo con Dios, ya que le acaba la oracion, se resuelue en lo mas essencial que ha tratado, y haze memoria de aquellos pútos q le han hecho ef i cacia enel desseo, y ppone d'exercitarse enellos. Como si aniendo pensado enel misterio dela cruz, le vuisse hecho suerea el gran anior con que Christo padecia, y desseasse padecer por el con amore refiere en la memoria este padecer con amor, y resueluese, en amar y padecer. y luego acuerdale de sus trabajos, (si algunos tiene) haziedofele gustosos los q le eran desabridos, y searroja y determina a mostrarel amor en padecer cosas grandes, puniendo delantelos trabajos que le pueden venir, (fino los tiene) para hazerlos despues dulces, quando le vinieren, y determinandose de hazer obras agradables a su señor.

Eneste epilogo haga el alma tres cosas. La primera un breue examé dela oració que ha tenido: para que fi se viere distray do: proponga de enmendarse enla oració del dia figuiente: y si hallare alguna cosa, que sea necessario comunicar con el Mae stro spiritual se acuerde della para pregun tarsela, y alsin vaya examinando el modo dela oración que lleua, pura yr cada ha aprourchando mas.

Lo segundo, haga memoria de aquellas palabras que mayor efficacia le hi hecho enla oracion, para acordarle dellas al tiem po de la necelsidad, y traellas fiempre en la boca y coraçon, por remedio contra fus passiones. Antiguamente vsa san los Padres del yermo elcribir estas palabras, en vn libro pequeño que llamauan nom i na, porque no affentauan mas de algun nombre : con que se acordauan de aquel concepto, y trayanle configo, o colgado al cuello para que entre dia, quadovenian las tentaciones leyendo enel, y refres cado el spiritu, que enla oracion tuniero: refistian alos pétamientos malos. Porque veemos por experiencia que algunos libros, que ay compueltos deftas palabras de oracion : son de grandissima esficacia

para la voluntad, como las meditaciones de S. Augustin, las de S. Ecrnardo, los Soliloquios de S. Buenauentura, el libro de Contemptus mundi y otros femejantes Aunque esto del escriuir puede tener po ligro de curiofidad en algunos, y de que la oracion fe les vaya tornando estudio, pero en otros fera necessario escribirlo: porq algunas vezes es de gran fructo para otras almas: especialmete quando son letrados y Doctores, à quien Dios du aquellaluz, para q alumbré en iu yglesia. Lotercero, haga determinacion, y pro posito firme, de poner por obra aquello que en la oracion le han dado à enteder: arrojando conel mayor feruor ydeuoció que pudiere la volutad enlavarend à que por estonces se viere mouido:yhaziendo muchos actos della: Y procure guardar todo el dia el mesimo exercicio delosmes mos actos, que desta manera leva aprous chando, y no folamente propongaviuir como conuiene en aquel particular: fino breuemente haga propolito de viuirbien toda la vida. Y principalmente proponga las obras buenas que à de hazer en agnol

aquel dia , refiriendo las todas al Señor, que comunica el querery perfecionar , se gun la buena voluntad y amor que nos tiene.

mende conciencia: Que se ha de hazer al medio dia porque del pues de auer exa minado las saltas y descuydos cometidas hasta aquel tiempo, torna a la memoria los puntos en que se resoluio en la oración de la mañana para ver como los ha exercitado, y si se hallare negligente en ellos arrepientese, castigase, y procura en lo restante del dia, salir con lo que propuso.

CAPITVLO.XI.

De las doze maneras que ay de contemplacion, y como le ha de auer el alma enellas.

Ara mayor deciaracion desta doctrina y quietud luz ydeiengano de muchas coniciencias, parescio ne necessario poner enerte capitu o, algunos essectos dela contempiacion, declarandolos con la mayor brenedad que pudiere, y diziendo la seguridad o peligro que en ellos se halla, no me detendre enesta materia, porque la tengo escripta largamente enel hipro del examen delos spiritus.

ENateen dela contemplacion doze effectos principales, à quien podemos llamar Atencion, Interior, Admiracion, Compassion delos dolores de Christo, Exercicio de actos de virtudes, Engradelcimien to y estima delas cosas del serucio del Señor, Vnion, Sabiduria, Gustos y regalos, Impetus de Spiritu, Visiones y reuelaciones, Extasis yarrobamictos, l'elea sensible con demonios.

### Attencion Interior.

Attencion interior llamamos vna prefencia de Dios conociendo su infinita bo dad, magestad y misericordia, y las demas perfectiones: la qual leuenta el alma sobre si, y la pone atentamente contemplando las cosas de su señor, y quando assi esta atenta, no osa rebullirse ni quitar los osos de aquel diuino spectaculo, con la qual atencion, se va poco à poco encendiendo y ascruorando, y como penetrando se to da de luz y desseos, recibiendo la abundancia, que dela diuina presencia le nasce, es tan grande el impetu que algunas vezes aqui se offrece, que no pudiendolo sufrir prorrunpe en actos interiores grandes y servorosos, o en palabras tiernas y amorosas que dize, ysi se hiziesse vn poco de suerça à estar enesta atención, perseuerando por algun tiempo enella, sin dubda seria grande su ganancia.

#### Ad niracion.

Admiracion, es vn espanto y pasmo interior, delas grandezas que el alma ha con siderado en Dios, y enlas obras de Christo, que la dexan como pasmada y atonita de cosas tan excelentes, y con esta admiracion, vase leuantando, encumbrando y subiendose a cosas mayores, y apartase del trato delas criaturas, y de algunas memudencias que congoxan y suelen dar pena ala conciencia, viene despues del vna luz y desengaño, que querria salir por las calles, dando vozes à todo el mundo, que conociesse la grandeza deste Señor, que sucrece ser conocido y adorado de todos.

## Compassion de Christo.

Compassion de Christoes, quardo con templando la passion, le declaran interior mente, la grandeza y aspereza delos dolores que Christo padecio, y la hermoli ra y delicadeza de fu amado, y por medio del amor feenternesce, y siete lo que su Christo padecio, y vienele un derretimiento interior, y vna ternura tan grande, que la las lagrimas exteriores delos ojos, y la fua uidad que de la misma ternura nace no tu Rentalen la fuerça del spiritu, se causavia mucho daño enla falud del cuerpo. Viene muchas vezes con esta ternura à caer en la cuéra dela granedad de sus pecçados, pues fueron la causa porque Christo padecio, arrepierele de los, teme y purificale, y enciendefe mas en amor.

Exercicio de actos interiores.

Fel exercicio de actos interiores, estenes pensamientos consentidos y desse delas virtudes, à que con la contemplacion se monio, y como si se hallasse en la occasion dela obra estase exercitando interiormen te. Como si estando en contemplacion de

la Cruz de Christo, y le vinie Te desseo de morir por el haze cuenta que le vec en la occasion, y se determina à padecer muerre exercicando se en el acto interior del martyrio. Esta manera de contéplacion, nasce muchas vezes de considerar las virtudes de Christo, y esmuylegura y proue chofa:porq assi como las virtudes le pierden cessando delos actos, assi si se conferuan y se augmentan có el exercicio dellos, y alsi como yn penfamiêto confentido de peccado mortal, lleua al infierno, afsi vn pensamiento consentido de virtud, es me ritorio de gloria, y quando le pareciere q esta seca, y no puede hazer estos actos como querria, diga los de palabra, porquelo que dize la boca, y no repugna el coraçon quiere lo la voluntad.

#### Engrandescimiento.

a Fingrandescimiento, llamamos al peso y caudal grade, q el alma haze delas cosas di uinas, teniedo qualquiera por ta grande, q todo lo demas desprecia y tiene en poco en coparació della nasce del conocimiero dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco del agradeza de Dios, y dela bajeza, y poco de la gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza de Dios, y dela bajeza, y poco dela gradeza dela gradeza della gr

fer de todo lo criado en fu respeto, y como sabe que la voluntad diuina estan grande como el melmo Dios, qualquiera obra por pequeña que parezca, que sea hazer esta voluntad la engrandece de tal manera iu alma, y fubela à tan alta cumbre y estima, que se determina à dar la viday milvidas que tuniera, por hazella, y por no faltar en ninguna cofa por pequena que parezca desta diuina voluntad, haziendole à ello fuerça el amor apreciatiuo,que inclina a querer dar el mayor gusto y contento que pudiere à lu criador. Y tambien confiderando essa misma Infinidad y grandeza, delas obras de Christo, contempla la passion con otra manera de affecto, que antes contemplaua, haziendo tal impression en qualquier cosa deste Christo, que le hazederretir en lagrimas, y considerando esta misma grandeza, en el sanctissimo Sacramento, que es verdad ro Dios, le nasce vn respecto y amor ad mirable al altar, y a todas las cosas Ecclefiasticas, que pertenecen al culto diuino. Y dela melma manera entendiendo, que en qualquiera criatura esta Dios por esten

39

cia potencia, y presencia, à qualquier cria tura tiene granteuerencia en su coraçon, y queda considerando ensi, un abissimo de miseria, sin osar leuantar los ojos à nadie. Este camino es muy seguro y prouechoso, por donde se han alcançado muchas virtudes y persectiones.

#### Vnion.

TV nion se llama, vna junta y liga, en tre el alma y Christo, quando despues de auer contemplado su grandeza, se resuelue en no querer ni dellear, otra cofa fino lo que Christo hiziere enella, y ya no es otra su peticion, fino dela honra y gloria de Chi ito, haziendo cuenta que csta anichilado y delecho, y que en su lugar entro este su Senor, que viue dentro de fi, y con esta vnion obra el alma todas las obras, dize las palabras y tiene los pensamientos, que Christo hiziera, conforme al estado ralento, faled y edad, y officio, que la milma tie ne. Y como para Dios qualquiera cofa es pequeña, por grade que parezea, siempre entiende que hiziera obras muy mas altas y perfectas, pues que Christo obra enella, ii la fila malicia y baxeza propria, no se pusie ran de por medio para estoruarlo, y assi por grandes obras que haga, siempre le parecen pequeñas, y nunca se contenta de na da, ylas faltas por pequeñas que sean le parecen grandes, y co esto siempre anda atribulado y affligido, exercitandos en la cótrición y dolor delas faltas que haze, y de las buenas obras, que porsu culpa dexa de hazer, o de la imperteción y negligencia con que las haze.

IDesta manera de contemplacion nasce
la profundissima humildad, seruorosa cha
ridad, y la diligecia y perseuerancia, y esta
vnion es sin, cumbre y paradero de toda
la contemplacion, ala qual auia llegado el
AdGal. 2. Apostol S. Pablo, quando dize, Viuo yo

mas ya no yo, porque viue Christo en mi.

Sabiduria de contemplacion.

(ISabiduria enla contéplacion, llamamos quando viené al alma grandes y delicados coceptos, acerca delos misterios mas principales de nuestra see, como de la sanctissi ma Trinidad, o encarnació, &c. O vna gráluz y doctrina de virtudes y persectiones.

38

Esta manera de oracion que el almatiene en quanto delcubre virtudes y perfectiones, para que levaya perfecionando laco. fciencia, liempre es buena, pero en quanto declara coceptos especulativos, altos y de lics dos, no la tego por muy leguraen entendimietos rudos y de poco valor, por q hasta que vamos al cielo, donde auemos de vera Dios, y conocer altissimos secretos enla esfenciadiuina, mas nos importa amarle y temerle, obedecerle, y guardar perfectamère iu ley ymandamie cos, que andar gastando tiempo enla especulacion de delicados conceptos, pues nos basta el conocimiento dela tee, y es alguna manera de atreuimiento, querer laber las cofas della, con mas luz dela que Dios nos qui fiere dar. A quien le vinieren estos concepros delicados, hagalo que haze el q vee el Sol de hito en hito, q acabando de cerrar los ojos, le queda llenos de diuerfss co lores ruedas y espejados; las quales nunca le para à contar, sino queda diziendo , valame Dios y quan grande es la luz del Sol, aisi ha de quedar el alma diziendo, o bendito lea Dios, y quan grande bres letrados, y redundase prouecho en su alma, y enla yglesia de Dios, con ladoctrina que reciben y dexan escripta, como en S. Thomas de Aquino. S. Buenaué tura y los sagrados Doctores, es muy bue na y segura contemplacion, mas en muge res, o gente ruda, mas querria que el sin dela contemplacion sues furtad que no sabiduria.

#### Custos de Oracion.

Gustos y regalos son los contentos, ternuras, suauidad, dulçura, y alegria, que nas ce dela contéplacion, llamante jubilos, ale gria spiritual, y embriaguez del spiritu. q lubilo es vna alegria y gozo interior de la consciecia, que nasce dela consideració delas cosas diumas, y no permanece mucho tiempo enel alma, y es como vnas risadas interiores del appetito gozoso, con la redundancia del spiritu que esta en la voluntad. Bienauenturado (dize el Pro-

Pfal. 88 voluntad. Bienauenturado (dize el Propheta,) el varon que fabe que cofa fea jubilo, y en otra parte lubilad à Dios todas

Pfal. 97. las gentes, cantad regozijaos y falrad de

Rozo. Quado el jubilo fe fabe difsimular. y no le pone la felicidad de la oracion en el fino que el alma esta tan contenta quan do fele dan como quando carece de jubia los, y la lleuan por icquedad, no tiene peligro la conciencia, antes te alienta confor ra y anima concl, y fele quita el spiritu eriste que leca los huelos, mas quando no Prob. 17. fabe difsimular los jubilos, y con cllos ha ze exterioridades, que la hazen aborrecible, y da ocation á que la murmuren, y po ne en estos gustos y ternuras interiores fu felicidad, dexando la oración por la falta dellos, puede fer engañada de aquel fallo traydor, que remouidoe los humores del apetito, dà por vna parte jubilos, y por

engañola, enlo que masimporta. Alegria spiritual, es vna paz y seguridad de a conciencia, que quieta lo interior, y Pone alegria en lo exterior, trae el rostro alegre, graue y compuesto, y el spiritu prompto y contento en el feruicio de fu Señor. Nasce este Affecto de la presencia de Dios, quando amorofamente mira al alma, y del conocimiento de la hermolu-

otra parte siembra doctrina ponçonola y

Pfal.36

ra delavirtud. Della habla el RealProphe taDauid diziedo. Alegraos enelleñor y re gozijaos los justos, y gloriaos todos los de recto coraçon, y afai veemos q todos los sieruos de Daos, de ordinario anda ale gres, y q el spiritu dela virge erade alegria, como ella canta en a Magnificat, Exultauit spiritus meus: y nin un peligro puede auer enesto, sino es alguna demassa por la qual el servicio de Dios sea tenido en me

Luc.z.

TEmbriaguez del spiritu, es vn affecto impetuofilsimo del alma que ciega la pru dencia humana y razon natural, para las cosas del mundo, y descubre la excelencia del leruicio de Dios, dexando la conciencia como embriagada y fuera de fi, con el demassado gusto del Spiritu. Desta embriaguez habla el Sancto Patriarcha lob; por estas palabras Mi vientre esta como lleno de mosto sin respiradero, que rompe lastinajuelas nueuas. Llama aquilob al libre aluedrio vientre, porque concibe los buenos deffeos dela inspiració diuina, dize que esta lleno de mosto sin respirade re, porque dela manera que acaece al que

leb. 32.

entra en la bodega del vino, quando esta hiruiedo con el grade impitu del tufo, q occupandole los lentidos, y cerradole los peros y caminos, por donde viene la vireud, cae como embelelado y fin fentido, Asi acaesce al que entrado en algun gran conocimieto de Dios, queda tan lleno de impetuofisimo desseo de seruirle ta gran de, que se oluida de todo lo demasque no fuere Dios. Acaelce con el spiritu a los niny contemplatiuos, lo que con el vino alos que lo beuen, que assi como algunos que veuen vino les sustenza y alegra, mas no les quita el juyzio, porque lo beuen aguado y moderado. Otros ay que beuen puro y demafiado, en tanta manera, que los vapores gruessos que suben del estomago ala cabeça, les occupan las potencias interiores y quedan borrachos, fin faber pedir ni deffear otra cofa fino vino. Assi acaece que ay algunas almas que tienen oracion, pero es con espiritu moderado y aguado de otros pentamientos, y es como vna manera de meditación, con discursos del entendimiento, à estan tales pronecho les haze la oracion,

porque le sustenta la virtud, consume las trialdades y tibiezas, y trae alegres y contetos enel seruicio de Dios. Pero ay otras almas à quien el esposo, mete enla bodega del vino, dandoles vn conocimiento puro y grandede su infinita bondad, con vn imperuofissimo affecto de desfealle agradar y feruir, con lo qual les abre los ojos del desengaño, à solo este soberano desíco, y fe los cierra al engaño delos cumpli mientos mundanos, traças, prudencias, y industrias, para las cosas de aca quitando les los sentimientos que otros suele tener, delas afrentas y cofas femejantes, y quedando como embriagados, y como igno rantes enlas cosas del mundo, aciertan perfectamente en los negocios de Dios. Dize mas el melmo lob, que este spiritu rope las tinajuelas nueuas: porque al prin cipio en almas no experimentadas, fuele hazer dano la demasia, alsi al alma como al cuerpo, porque se les oluida de comer y dormir, y se les quita la gana dello, de dode viene à perder la falud, yal alma, por que le suelen oluidar de las obligaciones de su estado y officio, dexandole lleuar

Canti. L.

con demafia deste spiritu, y fi Diosno les tuniesse de su mano, ponere algunos à pe ligro de hazer colas, que ya que en fi no lean malas elculandoles la ignorancia, podrian ier estropieço para que otros cayesien.

#### Impetus.

Impetus y fuerça del spiritu, son vnos forcissimos desseos que con impetu y esti cacia, mueuen el coraçon al feruor, deuocion, zelo, delmayo, fuego interior del ipi

ritu, y muerte de amor.

Llamamos feruor, vn impitu de la voluntad, que nasce de desses muchas vezes repetidos del feruicio de Dios. Deste dezia el Apostol S.Pablo, Spiritu feruen tes. Conuiene dissimular el feruor, ycallar la boca, porque no se salga la grossura de la deuocion del alma, quando anda feruo rofa, porque acaefce que por hablar mucho y descubrir su spiritu co aquel feruor que tiene, le halla despues seca y desabrida alsi como quando hierue la olla es necelfario tener cuydado no se salga la grassa. Deuocion, es vn impetu dela voluntad

con,

AdRo.10

con que ponemos à Dios por fin de todo lo que hazemos, si quiera vaya con gu stos y regalos, si quiera no. Dizese delte verbo, Voueo, Que quiere dezir prometer, porque el que tiene este impetu, propone con tata fuerça, que parcce que pro mete, pero no son promessas nivotos, sino propositos efficaces, y ami parecer, me jor se deriua del verbo deuoueo, es. Que quiere dezir maldezir: porque es frz fis Hebrea, que todas las vezes que propo nemos algo con gran impetu, fe propone echandofe maldicion fino lo cumplieremos, y con aquella maldicion se declara la firmeza del proposito, como se colige de aqllas palabras de Dauid. Si oblitus fuero Pfal. 136. tuiHierufale, obliuioni detur dextera mea Adhæreat lingua mea faucibus meis, si no memineum tui. De mi me oluide yo fi me oluidare de ti Hierufalem. La lengua se me pegue al paladar, sino me acordare de ti.

25%

Zelo, es vn pelar, rabia, ira y enojo, que nasce de amor, por ver que no es seruido y reuerenciado el Señor como merefce, con desseo de que todo el mundo le ado-

I.C

re, firua, ame y retterencie. Deste dezia el Real Propheta Danid, el zelo detu casa píal. 682 me comio. Este zelo quando se junta con el amor y la prudencia, es muy prouecho so, porque va grangeando seruicio de Dios, sin hazer dano alas almas: pero algunas vezes saltando el a mor de Dios, y la sciencia, quedase zelo indiscreto, y suele hazer harto dano, con juyzios temeratios murmuraciones, rancores enemistades, y otros grandes peligros, que del zelo indiscreto nascen.

E Desmayo de amor es, un regaladissimo descaccimiento que nasce enel alma amorosa, de la presencia y abraço de su amado, con el qual pierde todas las sucraças, y desinayada cae a los pies del Esposo do, abraçandole dulcemente, y faltando le las sucresas para otra qualquiera cosa, que para amar, y algunas vezes suele enstaquescer las del cuerpo tanto, que no ay ayuno ni penitencia, que alsi ahile, adelgaze, ni enslaquezca, como el mismo amor. Es necestario tener cuy dado de guardar la falud y sucresa, para seruir

F a con

con ellas al Señor, como hazia el RealPro pheta Dauid quando dixo. Fortitudinem

Pfal. 58. Pheta Dauid quando dixo. Fortitudinem meam adre custodiam. Para seruirte Senor guardo yo mi fortaleza. Este desina-

Canti. 2. yo tenia la Esposa enlos Cantares, quado dize. Fulcite me floribus istipate me malis quia amore langueo. Sostepedme con flores, sustentadme con mançanas que me desmayo de amor. Llamastores los exem plos delos fanctos, y mançanas los desseos

de padelcer trabajos por Christo, que son fructo del arbol mançano, de quien dize Cant. 8º el mismo. Debaxo de vn mançano te resuscite: porque quando el alma alsi esta, ninguna otra cosa le da gusto y consuela, sino desse de trabajos, imitando en esto alos Sanctos que los padesciero por Iesu

Christo.

Fuego de amor, es vn abrassamiento interior, que tiene el spiritu con el desse de Dios, tan grande que parece le esta quemando el coraçon con impaciscia, de ver que no se cumplen sus desses. De otro jacz es este suego, que otro que nasce enel apetito de algunas almas, muydesse osade gustos y regalos spirituales: el qual redun da en algunos fentimientos del cuerpo, hasta hazer caer en algun atreuimiero con tra la castidad, porque esse fuego es muy torpe, aborrescible, y escandaloso, y que naice de humores que se despiertan con qualquiera amor, aunque sea bueno, en cuerpos flacos y mal inclinados, o procurale el demonio, para entibiar la conciencia contentaciones, o para poner miedo en algunas almas, y hazerles que dexen la oracion, o para falir con alguna fenfualidad engañosa, por donde se pierda todo lo ganado enel spiritu. Mas este suego de que hablamos, es mas interior spiritual y dinino, que abrassa el alma y enfria el ape tito, enciende el spiritu, y entibia el fuego de a carne, quema la consciencia y destruye la sensualidad, y es principio de castos pensamientos, porque el spiritu de Dios es casto. De la muerte de amor escrive la Esposa enlos Cantares, fuerte es el amor como la muerte, y duro su desseo como el infierno, sus llamas como llamas de suc go, que mucha agua ni todos los rios del mundo no la baltan apagar, hablasse aqui deste affecto de quien vamos tratando el

Cant. 8.

qual

qual es vn impetutan fuerte, tan grande y tan extraordinario, que la alma tiene de Dios, que parece que muere por amalle, y feruille y verse con el , es como vn punal que le mete por el coraçon, y le acaba la vida, por darla por fu amado: Es co mo vn verdugo, que le aprieta la foga del defleo, y le ahoga con tanta fuerça, que no la dexa refollar, ni se sabe dezir, pues no se puede suffrir. Deuia tener este affecto la gloriofa Sancia Angela de Fulgino, qua do dezia, que el mayor tormento que fintio en su vida era, suspendiu anima, q es tener el alma ahorcada de fu Dios, que esta muriendose, y ahogandose con este delleo, que de Christo su Esposo tiene. Bien dan a entender las palabras fobredi chas de la esposa la fuerça deste spiritu, pues le compara el Esposo ala muer-

te,y al inferno,y al fuego que ninguna agua puede apagar.

CAPIT.

# CAPITVLO. XII.

En que profigue los doze effectos de la contemplacion. Trata delas visiones y requelaciones, Extasis y arrobamientos,

y aparencias visibles de

demonios.

Porque no se si saldra tan presto à suz, lo que he escripto en el libro de examen de Spiritus, y porque se la necessidad que ay de tener noticia destas materias, en los tiempos de agora, y de dar alguna suz á los que comiençan a tener cosas extraor dinarias del Spiritu, demas de lo que en el capitulo passado escriui. Digamos aora delas Visiones, Extasis, y peleas visibles co los demonios.

Visiones y reuclaciones.

L'Vision propriamente se llama, el conocimiento de la vista: y porque es el mas excelente y conoscido, entre to los los sentidos exteriores, todo genero de conocimiento se llama visió, y assi quando preguntamos á vno si conosce alguna cosa, le dezimos, no veysesto &c.

F 4 Pore

Pero en este lugar por vision y reuclacio, entendemos el conoscimiento sobrenatu ral, que Dios juele dar de alguna cota efcondidă, como las prophecias y visiones delos Prophetas. Doze maneras de cono cimiento se hallan en nuestras almas, las feys dellas naturales y ordinarias, y las otras feys fobrenaturales y extraordinarias que llamamos visiones. Hablemos primero delas naturales: para lo qual es de fabor que assicomo ay tres principios de conocer.El primero es el fentido exterior.El fe gudo, la ymaginació. El tercero, el entedimieto, assi ay tres maneras de conocimieto natural coniene a faber. Conocimieto del fentido. Conofcimieto dela ymagina ció, q algunos llamá pefamiero, y conoci mieto del entedimieto. El conocimento del fentido es, como quado veo vna ymagë pintadaen vna tabla,o piedra. El dela ymaginacion, quado aca interiormeteestoy pensando en alguna cosa ausente, co mo en Christo crucificado, de quie formo ymagen interior. Conocimiento del entendimiento, es mas interior yfpiritual no ticia de cofas, aunque no se vean con y ma

sen como quando estando mirado al cru cifixo, o ymaginandole en lo interior, entiedo la bondad de Dios, y el gra amor con que padelcio: El conocimiento del fentido, es en dos maneras. La primera, quando vienen las femejanças de fuera, co mo quando veo la ymagen que esta fuera delos ojos, ò oyo el sonido que viene de fuera de misoydos. La legunda, quando las especies, o temejanças se produze dentro del organo, como quando despues de auervisto al Sol, veo dentro de los ojos vnas ruedas, o espejados &c.o tengo dentro de mis oydos, algun fonido o zumbido, que me suena en ellos y no vienede fuera. El conocimiento de la ymaginació, es en dos maneras. La primera quado percibe, o forma alguna ymagen interior. La fegunda, quando va juntando, o apartando aquellas mesmas ymagines, vnas con otras, que se llaman vulgarmente pensamientos El del entendimiento es en otras dos maneras. El primero, conocimiento pratico que llaman los Theologos, quádo lo que se conoce, podemos nosotros ponerlo por obra, y lo vamos conosciendo

para obrar, como quando conozco alguna virtud, y la voluntad se mueue a exercitarla. El fegundo llaman especulativo, y es quando conozco fin intencion de obrar, como quando entiendo la grandeza de Dios, el mysterio de la sanctissima Tri nidad,&c.porq aquello q eptiendo, no esta en mi mano poner por obra, ni lo co nozco para hazerlo. Estas son las seys ma neras naturales y ordinarias de conocer, aprouecha auerlas puesto para declarar las extraordinarias y sobrenaturales : las quales son dela mesma manera que las na turales, aunque el principio donde proce den sea diuerto. T Pues hablandoen summa, las visiones

o conoscimientos extraordinarios, son tres. Lo primero, visiones corporales. Lo segundo, visiones ymaginarias. Lo tercero, visiones intelectuales. Las corporales son en dos maneras. La primera, exteriores y de suera, como quando Moysen vio la çarça, y Abraha los Angelesty esto vnas vezes acontece, porque milagrosamente haze Dios aparecer las mesmas cosas delante delosojos, no auiendo disposicion

natural

Exod. 3. Gene. 18. matural para estar entonces presente, col mo quando Samuel vio à Giezi , y Sant 4. Reg. Pablo en el rapto à Christo. Otras vezes Act. 9 quando forma el Señor por ministerio de los Angeles del ayre, o de otra cofa algun cuerpo que represente lo que se vea como la carça que vio Moyfen. Otras vezes pone Dios en los ojos tales especies y femejanças, que fin que ayacola alguna fabricada suera, parece que se vee y siente aquello melino que le sintiera, perespecies exteriores, como acaece a los bienauenturados en el cielo, que les criara Dios tales especies en el gufto, que parezca que comen los mas fabrofos manjares del mundo, fin que coman nada.

Todas estas se llaman visiones corporales exteriores, porque las especies ettan fuera del organo. Ay otra manera de vifiones corporales interiores, quando assi como el Sol, por la fuerça con que hirio los ojos dexo alla dentro delos organos nieruos ,y aquellas ruedas y espejados, alsi tambien Dios pone dentro de los mesimos organos del sentido, semejanças decolas

de cosas que se veen, y assi acontece repre fentariele à vna personavn muerto, y aun que este à escuras, ypor mas que cierre los ojos no dexa de verse, que es señal que no estauan las especies suera del organo.

La vision ymaginaria, acaesce de muchas maneras. La primera, quando en la ymaginacion le representa vna figura, sin que la mesma ymaginacion la fabrique : la qual fe apparece con tanta presteza, delicadeza, subtileza, y tan al biuo figurada, que diffiere, dela que nuestra ymaginación fabri ca, enlo que se differencia el Sol impresso enel espejo, con los rayos del sol pintado todo en vna tabla có pinzel y colores: por que la ymagen del sol impresso es mas na tural, y echa de si reliplador, imprim ese en va instante, y parece que esta alla entraña da dentro del meimo espejo, mas la ymagen del sol pintado es mastosca, tardase mas en pintar, esta fuera de la tabla, y no la ça aquellos rayos, que el que se imprimio enel espejo. De la melma manera acaesce estar vna alma en oració, y sin que su yma ginacion fabrique nada, venirle enel interior, vna figura de Christo con tanta velo cidad, como vn relampago, y contara her mofura

mosura y perfection, que aunque despues lo procure la imaginacion no acierta à fabricarlatan hermofa, y trae rayos de tata efficacia, que muchos dias y aun años no se quita el motiuo que aquella figura cau so enel alma, y parece que se metio ta ade tro, que penetro hasta el interior : lo qual es muy differente en la figura que la melmaperiona ymagina de Christo, por via ordinaria y natural dela ymaginacio, que essa es mas grossera, menos essicaz, y menos hermofa. La segunda manera de visió ymaginaria,llamamospalabras interiores que sin oyrielas à alguno en los oydos de fuera, parece que le está escribiédo enel in terior del alma palabras formadas có grá subrileza, y delicadeza, quietud y silêcio, y aunque percibe las palabras, no es en el oydo de fuera, fino muy mas adetro, y acaefce muchas vezes fer palabras latinas, las quales no entiede quie las oye, mas co municadas despues co los cosessores resci be dellas gran fructo.

T La tercera manera de visió y maginaria es, quado ni vee figura, ni tiene palabras, fino siete vna assistecia interior que cosuc la, anima, esfuerça y fauoresce, y sin palabras ni figuras, mas interior y delicadame te le está animado, y abrassando en Dios y acabada esta assistécia y cercania queda el alma llena de cenceptos y desseos q de spuesentiende, y quiere de todas estas maneras acaece la visión y maginaria.

La vision intellectual practicaes, vn altilsimo conocimieto de virtudes, y perfectiones q viene al entédimiéto, quado en vn instate le descubré vna luz, con q entié de muchas cofas para fu aprouechamiéto como q le enfeñaron vna mina, enla qual cauado despues poco à poco, saca grades riquezas de virtudes, de q podria eleriuir muchos libros. Visio speculativa es, vna luz interior de mysterios altissimos, que Dios fuele darà algunas almas, q co lolo vn acto de conoscimieto, se le descubren mas excelécias de conceptos, que fi mucho tiempo gastara en estudios, dela manera q acaece à quie sube por vna cuesta arriba, q va mirado las yeruezillas yfuetes q ay enla cuesta vna àvna, pero llegado à vna cubre, leuanta los ojos, yde vna vez fe ledescubre nucuas tierras, gramultitud de

fus

tapos, valles motes priosilo qual vee abul to y en moto, y co fola aqlla ojeada tiene noticia de mas cosas, q con mucho tiepo q ha gastado en mirar las yeruczillas. De la milma manera acaelce, que yra alguno estudiado particulares coceptos por los libros, delos quales faca alguna sciecia, pero puesto en oració otras vezes fele leuara el entédimiéto àvnată alta cubre dode le dan noticia de taras cosas q tiene despues bie que elcreuir haziendole el Señor mer ced de muchafabiduria, como le deuia de acontecer a Sant Augustin.S. Thomas de Aquino y otros fanctos Doctores.

Las tres maneras de conoscimietonatural tiene por principal causa al serido, ymagi nacio yentedimieto:porq los crio dios co fuerças naturales pa estos conocimientos naturales, mas lasvisiones y conocimieros sobrenaturales, aunq ie haga y causen en el sentido ymaginació y entedimieto. Co mo estas potecias no tega suerças pa ellas tienen por causas principales otros princi pios de tuera. Y casitodas puede nascer do tres principios El. 1. es Dios ora sea obradolo inmediaramente, o por medio de

fis buenos angeles. Lo fegudo del demonio. Lo tercero de alguna causa natural oc
culta pogamos exemplo enla visió corpo
ral. Quado S. lua via en el Apocalypsi, el
ciclo abierto, y la muger vestida del Sol,
esta visió era de Dios. Quado los Nigromáticos, bruxas, o hechizeros, haze pare
cer presentes las cosas ausentes, es visió del
1. Cor. 11. demonio, y quado à vn sienetico, o mesa
colico, sele antoja visiones y fantasmas, es
esta visió de causa natural occulta. De
aqui se sigue, que no por solo ser visió extraordinaria, se ha de tenery ercerpor cier

#### Extasis y arrobamientos.

ta y aueriguada verdad, pues puede nalcer de esses tres causas, y es de see, q Sathanas se suele trassigurar en angel de luz.

¶Ya que hemos trado delas visiones, diga mos aora dela extasis y arrobamietos que es vndecimo esfecto dela cotemplació, ala extasis llamá los Hebreos tardemahe, que quiere dezir sueño profundo, los Griegos la llamá extasis, o Anagoge, que quiere de zir salida, o buelo del alma, en latin se dize Rapto, o sueño: llamase sueño porque assi co

afsi como el que duerme tiene cerredas v occupadas las potencias con los vapores que suben del estomago al celebro, y por esta causa no deciende al sentido la virtud y mouimiento para sentir y descansa es euerpo y los organos, asi en la extasis cessan las potencias de obrar, pero es esta la differencia que quando dormimos impidense las potécias con los vapores que iu ben del estomago a la cabeça, que atajan los caminos por donde ellas obran, mas enlas extafis luipendense las potencias por que acuden todas a tauorecer al alma que esta turbada con lo que passa en o alto de su porcion superior, y como no tiene fuerça para reliftir al impirutiobrena tural, y para juntamente acudir alos fentidos falta de darles virtud à ellos por fauo reicer a la razo. Ay tabisesta differ cia. q quando dormimos el entedimiento y vo luntad no obran concertadamente, porq les falta los instrumentos para obrar que son los fencidos, mas enla Extafi el enten dimiento y la volunta l elfan mejor occu pados que nunca, porque aunque les falté los fencidos, como es Dios el q esta obran do da

do, deles mas luz y amor, que quando van conociendo, y amando por la via ordinaria. Llama fe jubida è buelo del alma, por que ella sube mas de lo que puede sus fuer gas naturales, dexando defamparadas todas las potencias. Dizeserapto porque la hazen fuerça, y arrebatan al coraçon para subirle mas alto de lo que naturalmente puede subir. Esta es la causa porque se llama con essos nombres: la qual diffiniedo la podemos dezir. Que Extafis, es vn profundo fueño de el alma, en el qual el entedimiento y voluntad estan velando, y oceu padasen tan excelente yalta obra, que desfallecen todas las demas potencias y quedan como dormidas.

Extafis es, vn retiramiento del alma à su mas escondido retrete de la porcion superior, para recibir las altissimas influencias del cielo, dexando desamparados los sentidos dela virtud natural que les solia dar. Extass es, vna oracion de recogimiento, en la qual recoge todas sus suerças para po der recebir la soberana luz sin deslumbrar se, y el suego si le imbia del cielo sin abratarie, dexando vazios los sentidos de sus

operaciones. Extalis es, vn ofuido del alma de todo lo que solia acordarie, por atender ala operacion altifsima fobrenatural, que la saltea y roba el conocimiento natu ral. Extasses, yna turbacion diuina, en la qual se recoge toda la sangre del alma, que es la virtud de todas las fuerças naturales, al coraçon dela porcion superior, quedan ie frios todos los demas fentidos, y assi como en una gran turbacion se quedan los ples y manos frios, porque la fangre fe recoge al coraçon, así enla turbación fobrenatural, que nafce de la efficacia grande de algunos foberanos conceptos, le quedan los fentidos fin virtud para obrar, recogiendose roda al entendimiento y voluntad.Y dela manera que si avn Rey que tie ne en su palacio diuersos porteros y officiales que guardan las puertas de los apofentos y entienden en su servicio, le viniesle vnanueuade gran turbacion, o le fobreuiniesse vn subito y no acostumbrado temor, o alegria, o se le quemasse el apofento donde refide, todos los eriados

acude alla dexando las puertas abiertas, y

los officios defamparados, alsi acudéto das

delas poteciasy sentidos eon su virtud ne tural al superior dela razon quando le vie ne algun gran espiritu, o se le abrassa con algun ardentissimo suego de amor, lo supremo del desseo donde reside.

De todas estas maneras se declara q sea Extasis, y hablamos aqui dela verdadera y dela mayor de todas que acaece con alie-

nacion de fentidos.

Quien mas excelentemete hablo de las Extafisfue el S. Patriarcha Iob, enel capi tulo quarto, donde se halla estas palabras. Porroadme dictum est verbum absconditum, & quali furtiue suscepit auris mes venas lu furri cius in horrore visionis no-Eurnæ, quando folet sopor occupare hos mines, pauor tenuit me & tremor, & omnia ossa meaperterrita sunt, & cum spiritus me presente trassiret in horruere pilli carnis mex, setit quidam cuius no agnofcebamvultum,imago coram oculis meis, & vocem quafi auræ lenis audiui. Nunquid homo Dei comparatione iustificabi tur?aut factore suo purior erit vir? Ecce qui seruiunt Dei non sunt stabiles, & in Angelis suis reperit prauitate, quanto ma-

10b. 4.

gis hi qui habitant domos luteas quæ terrenum habent fundamentum confumentur velut a tinea &c. Quiere dezir. Demas desto à mi me dixeron vna palabra en fecreto, y como ahurtadillas, refcibio mi oy do las venas de fu zumbido yiufurro enel horror y espanto dela noche, quando suele el profundo fueño occupar los hobres, y 9de fin gota de sangre y téblado todos mis guessos, y como deláte d mi passase el Ip ritu espeluçaro seme los cabellos de mi cabeça, y pusoseme delate de los ojos vna periona y vna ymagé q no conoscia suro ftro, y oy vna voz como de vn ayre muy delicado que medixo, por vétura el hom bre fi fe compara con Dios fera justo, y el varon sera mas puro que su criador, aun los q le firuen no fon estables, y enlos Angeles hallo que tachar, y reprehender qua to mas los que moran en casas de barro, que tienen los cimientos de tierra, feran confumidos como depolilla. Estas palabras declara muy al bino, el principio, y el medio y el fin dela Extafis: porque el prin cipio es la palabra de Dios, que habla al alma en secreto, y pues son secretos de

Dios, deuen ser altissimas palabras, o ya que sean las mesmas que ha hablado en su fagrada escriptura, dize las con altissima manera, y haziendo vn nueuo y no acostumbrado pelo y efficacia en la conciencia, como fi dixelle en lo interior del alma infinitamente soy bueno, amame, &c. Vieneefta palabra con vna fuerca y foberana grandeza, que la haze rendir del rodo, como fi viesse vna cosa la mas nucua del mundo, y porque desta manera de dezir tan alta via Dios con sus mny amigos, por esso le la dize en secreto. Y es de notar, que el alma no oye palabras claras si no como vn suforro, o zumbido: el qual no es palabra que va al cydo formado voz fino como si etcribiessen alla dentro aquel concepto, y dize que el oy do interior oye à hurtadillas, porque parece que le hurtan y le hazen fuerça para que oya, o porque quando va à oyr estas palabras, parece que va á hurtar:porqua con un filencio y quie tud muy grande, y como no affegurando fe, lo qual no acaece en el modo de entender ordinario, que el alma va affegurada y entra en sus conceptos, como en hazienda

propria. Dize mas adelante, que el alma oyelas venzs del zumbido:porque entiede muy bien à que proposito le dize aquellas palabras, y de donde nesce el dezirse las. Eftas palabra alsi diches fon principio dela Excass. Yel medio della esvo hor rordela vision de la noche, y el fueño que occupalos hombres. Ette fueño fe dize en Hebreo Tardemach, que es la Exratis de quien vamos hablando, y dize fe que occu Pa los hombres, porque con la fuerça que haze dexa les potencies naturales embaraçadas yentonees dize q tiemblan los hueflos, y ie espeluçan los cabellos por el spiritu que palla delante del alma. Note puede enel mundo declarar mejor aquella turbacion dinina de quien hablanamos arriba, y assi como si andudiction ladrones enel retrete del Rey, y el dieffe grandes vozes de temor, acuden alla todos los eríados, yque da la casa sola essi hazé aca los sentidos to dos, quando delante de nuestra alma que es spiritu, passa otro spiritu, que la espanta y aremoriza. Y es mucho de notar, que dize que no le conoscio el rostro, como dando à entender que no entiende

92 m

el alma claramente si es Dios o demonio quie haze aquella nouedad, y alsi fiempre ha de estar fin assegurarse. y si alguna segu ridad puede tener a de fer en lo que le dizen, y no en el modo con q fe lo dize. De clara lo tercero, el fin dela Extafis, diziendo que oyo vn ay redelicado, &c. fuele fer manera de hablar dDios ela fagrada eleri ptura como se vee en aquello de Helias q despues de auer passado el fuego ayre y toruellino, dize que se oyo vn siluo como deayre delicado, yalli venia Dios, yeste ayre delicado, esvna inquietud yfuauidad interior, que traen configo las cofas fobre naturales, quando fon de Dios, que parece que ellas mesmas a leguran y quietan, Y lo que dixeron estas palabras, fue humiliar y hazer temer el alma, viendo que à vn los Angeles no estan feguros delante de Dios: y es la mejor feñal de todas parafaber, quando la Extafis es buena que redunda della humildad y temor. Esto ba sta paraen quanto ala declaracion de estas palabras.

Iob. 14 el mismo Iob, vna vez habla Dios y no re

pite dos vezes lo mismo, enla vision de la noche quando suele caer el sueño prosun do sobre los hombres, entonces abre los oydos delos varones, y enseñandoles los instruye con doctrina, para conuertir al hombre de los peccados que hizo, y libra

lede la soberuia, &c.

TEnestas palabras se declara, que para que la Extasi s sea buena conviene que las Palabras que alli se oyen, sean las milmas dela sagrada escriptura, o las q ya Diostic ne dichas à su yglesia, y esso quiere dezir Vna vez habla Dios: las quales aunque las sepan los letrados para aquella alma que las oye enla Extalis, quiça lon nueuas y nú ca oydas, y aunque las fupiessen ya, pone las Dios enlas Extasis, con tal peso y esticacia que hazen vn nueuo fructo en el ipi ritu y dezir que aparta al hombre de los Peccados que a hecho, y le libra dela foberuia es dar à entender que la Extaus pu rifica y humilla al q la tiene, y afi las verdaderas Extasis se hallan en almas feruo-Molas, puras, humildes, y dadas de veras al seruicio del señor, que las reciben con le-Suridad y sossiego, y no las dessean, piden nianda

mi andan bulcando, y con ellas acrescientan mas la charidad pureza, y humiidad.

El Pero muchas vezes acaesce no ser las Extasis verdaderas, porque algunas ayque son sución natural, como sucle acaescer en algunas personas, que puestas en oración, cansadas de los trabajos del cuerpo, y desuanceidas las cabeças, quedanse entre duer me y vela, medio pensando medio sonando algunas cesas buenas, que començaron à pensar en la oración, y despues ymagina que aquel sueno es Extasis verdadera.

El Otras vezes acaesce que el mas bumor

de Otrasvezes acacíce que el mal humor grueffo, è incitado con la fuerça del spiritu, se subera la cabeça y acude al eoraçon, y occupa los poros; haziedo la alienación de sentidos, semejante ala que suele acaescer en la Extass, como en algunas enfermedades, de las que los medicos llaman catalepticos, y quien esto vec y aun la mesma persona que lo padesce juzga ser arrobamiento, mas el poco fructo que redunda da à entender, ser antes enfermedad que excelencia de oración. Otras vezes permite Dios, que el Demonio rebueltua los hu-

54

mores del cuerpo, y cause fassos arrobamientos, para hazer que el alma assi arrobada, dexede cumplir algun precepto que
la obligana à peccado mortal, o crea alguna cosa contra la sec, o en perjuyzio de
la Republica, por la qual causa liama Sant
Vicente Ferrer rabiamientos a las Extass,
o arrobamientos que son desta suerte, y
poresta razon conusene mirar con gran di
ligencia, el fructo que viene de la Extass,
para juzgar si es verdadera, o salsa la que
se tiene.

### Pelca con los demonios.

E Ya que hauemos dicho de las Extasis, digamos de vna manera de contemplación de algunas almas, que visiblemente tienen pelea con los demonios, y dellos dizen que son atormentadas. La verdad es que muchas vezes es melancolia, o yinaginación y slaqueza de cabeça, si les causa algunos dolores enel euerpo, y algunas engañosas visiones, a yudando a ello el temor y como ignorates piensan si es demonio.

Pero como este leon rabioso busca todos los medios para hazer daño, y vee que no puede derribar algunas consciencias auérajadas con la ordinaria pelea de tentacio nes interiores, acomete con visiones horribles y espantosas, como peleaua con el gloriolo fancto Anton, fegun cuenta fant Athan. in Athanasio, y vnas vezes forma figuras en vita Ant. el ayre que incita a sensualidad, otras pro cura co visiones espantosas, poner pertur bacion, para que ceffe el alma dela oració, y no se atreua à entrarse à solas en su recogimiento, y quando mas no puede, como vee que no haze dano en lo interior vengale en atormétar el cuerpo: permitien do felo Dios, para coronar co mayor corona ale gloria, al que valerofamente peleare, Acôtecido ha personas muy sactas y muy castas, ser acometidas del spiritu deshone Ato, por quatro partes. Lo primero, porvia ele pensamieros è ymaginaciones torpes. Lo segundo por razones engañosas para peccar. Lo tercero, por batallas dela mefma carne. Lo quarto y vltimo, por visiones de cosas desonestas, que se veyan con

os ojos del cuerpo. Es facil cosa pelear co

tracl

tra el demonio, quando el fieruo de Dios tiene animo, el qual no deue perder pos mas acossado que se vea, pues Dios no permite que nadie sea tentado más dequa to tiene las suereas para resistir.

## CAPITVLO. XIII.

De algunos engaños que en estas cosas de la contemplación suelen acontecer, y algunos autilos necessarios.

HE me detenido en declarar enlos dos capitulos passados, los doze essectos que la contemplación suele causar en el alma: para en este capitulo poder ser mas breue en recopilar algunos aussos y engaños que suelen acontecer a los que se dan à cila, collegidos delos que algunos ha experimentado, y delo que los sagrados Deserves han escripto.

LEI primer engaño es, de algunosque tie né fiempre por cola fobrenatural, buena yfegura, alos effectos extraordinarios dela contemplacion, como fon las vifiones, redelaciones y raptos: estimado en mucho

das personas que los tiene engananse estoss porque fiendo de fee que Sathanas se trasfigura en angel de luz, es de fee que puede hauer engaños, y assi es bien que se prueuen los spiritus para ver si son de Dios. Esta prueua hazese por la see y charidad, y quien en estas virtudes se viere menos aprouechado, aunque tenga mas visiones, reuelaciones,o milagros fera menos perfeclo, y menos fegura su oracion. Muchos diran (dize el Señor,)el dia del juyzio,Senor en tu nombre no prophetizamos, hizimos milagros y laçamos demonios?&c. alos quales respondera, apartaos de mi obreros de maldad q no os conozco, &c. FEl seguido engaño es destos mesmos, que desprecian à quien Dios no lleua por este camino extraordinario, teniendole en poco y menospreciando su oracion:como co fa ordinaria y natural, y diziedo que la con templacion de estos, procede delu proprio ingenio y enrendimiento, que no les ha da do Dios don de oracion. Estos engañanse porque si con mirar vna ymage del crucifixo, o ponerle enla yglefia delate del fan etilsimo facrameto, o con fu ordinaria me

-7.tMa

50

diració llegare à tanta charidad y vnion co mo el quetiene visiones y reuelaciones, seraran aprouechado, y aun va por camino mas feguro: pues ve por el ordinario, y co nocido, y ala verdad no fe ha de mirar por dode, lino dode vamos a pararenla oració Como si vno entrasse à hablar co el Rey, por la puerta de su palacio, subiendo por las escaleras, y entradose por las falas hasta llegaral tronoreal, y alli negociaffe tanto como otro a quié lleuasse milagrolamete, por la veranadel retrete, dode cha elRey:o el mesmo Rey le suesse à buscar a su casa, heziedole mas particular regalo, ta aproue chado feria el vno como el otro, y va con mas feguridad, auiedo pallado fu negocio por los porteros y officiales del Rey, q no dessora manera. Porqquie le lleuasse por iaverana le podria dexar despeñar, o el qle viene à hablar co el habito real, puede fer que sea tyrano, quiene à engañarle, y no el Rey. De la milima manera el q entra por la Puerta dela fee: yfube por las escaleras dela meditació ycotéplació ordinaria y natural al trono dela charidad, y desseo de hazer la uolitad pe Dios, o habla y se encomienda

a una

avna ymagen de Christo, como la yglesa lo acostumbra: o va al sanctissimo Sacrameto del altar à pedirle mercedes, va mas seguro, y si alcançatanta gracia no ay para que tenerle en menos, q el que entro por la ventana dela Extass, lleuandole arroba do sin passar por la escalera dela meditació y conten plació ordinaria, o le viene à ha blar el Rey en la reuelación y vision: especialmete si este en su coraçon no teme de stos modos extraordinarios, y se tiene por indigno destos particulares sauores, y desprecia al peque nuelo, à quien Dios no dio talentos para grandes contemplaciones.

desse a piden ternura, regalo, visiones, reuelaciones, a robamientos, y semejantes cosas extraordinarias: y como el alma mas aproucchada, es la que desse a mas amar y padecer, muy de ordinario este desse de cosas preciotas y gustos enla oracion, lle-ua alguna n ezcla de amor proprio, ò soberma escondida: y por esta causa permiete el Señor, que en lugar de las visiones y scuelaciones, vengá y llusiones y engaños por donde

por donde pierdan en una hora, lo que auian ganado trabajando en mucho tiem

IFI quarto engaño es, de los que se veen secos, sin gustos y regalos, y dones, sobrenaturales (que ellos dizen) y dexa la oracion, pareciendoles que pier den tiempo, y se salen dessabridos y quexosos, de que no les den los gustos; o dones que dessea ulan; y se stos quando assi se veen, con humildad y paciencia tornassen à su mediracion por los caminos naturales, que ellos saben, voluerian à entrar en spiritu, y por lo menos por la via ordinaria, llegarian as exercicio de virtudes: è yrian aprouechando.

do.

El quinto, engañante los que teniendo alguna vision, o reuelacion, de tal maniera la creen y obedecen, que luego la ponen Por e bra como si fuelle cierto ser mandamiento de Dios, y tienen mucho serupulo de tardarse, o ser negligentes en obedecer la. Estos tales se engañan. Lo primero creyendo à su proprio spiritu. Engañanse lo segundo, en creer que estan obligados à poner por obra el mandamiento dela reH utela.

uelacion, porque fiendo de fee que Sathal nas se transfigura en angel de luz, no puede auer certidumbre bastante, que sea man damiento de Dios lo que le reuelan, de fuerte que aya escrupulos, sino le pusiere por obra. Y assi como si vna despotada quedasse cerrada por mano de su esposo: el qual se lleua la llaue del aposento, y despues el melmo esposo quisiese entrar por el rejado, y no por la puerra, aunque la esposano le admitiesse (diziendo si foys mi esposo no teneys necessidad de entrar por lugar extraordinario, pues teneys la puerta,)no se enojaria el esposo con ella, ni lo tomaria a mal : especialmente si el no admitirle, naciesse de reconocimiento de hu mildad. De la melma manera aunque lea Dios el que habla enla reuelación, o visio si el alma no la admite con temor de no offenderle, liendo engañada del demonio, o con vna humildad y reconocimiento de que no meresce cosas sobrenaturales, no le tedra el Señor por offendido.

Sexto angaño es, de algunas personas, que van por contrario camino del que he mos hecho, juzgado qualquier cofa fobre

natural,

natural por yl'ufio y engaño. Estos tales murmuran de las almas spirituales, atribu yendo a su entendimiento, y midiendo co fus fuerças naturales, los effectos dela oracion, de donde se sigue que como no llegan ellos á cosas altas, parece les que no las ay, y las que les cuentan de otros, dize que son enganosas: Seria bie que leyessen el ca mino por donde Dios lleuo fus fanctos, y las mercedes tan loberanas, que les co.nu nica en la oracion, y sercconociessen por indignos de tales mercedes : pues por mas letrados que sean, fino viuen con tanta pu reza ni se exercitan tanto tiempo en oracion, ni conferuan aquel amor encendido que las almas á quien Dios da femejantes dones no los alcançaran.

Dicho hemos feys engaños, digamos ao ra otros feys auifos, paralos que figuen vida spiritual, sea el primer auifo. Por qual quier camino de cotemplacion que Dios lleuare, ao ra sea natural, ao ra sobrenatural va bien encaminada, si saca fructo de charidad, humildad, pureza, yguas da dela ley. Y por qualquier camino que vaya, va mal encaminada, si saca por fructo dela oració.

alguu

algun peccado, o cofa mala.

De aqui le figue que ninguuo se deue asse gurar, viendo que le lleua Dios por cami nos sobrenaturales, ni tan poco deue te mer aunque vaya por ellos, si saca dela oricion aprouechamiento en la virtud. Ni esbien que ponga toda su efficacia, en mudar estilo de oracion, sino alcançar el sin que pretende, sea qualquier el camino por donde le guieren.

El fegundo, las cosas que sabemos en la oracion, pueden ser en tres maneras. La primera conformes a la see y buenas costubres. Lo segundo contrarias de qualquier manera a la mesma see y costumbres. Lo tercero, cosas dubdosas e importantes. Si son conformes ala see y a las buenas costumbres, creamos las, no porque nos lo dize la reuclacion, sino porque y a lo sabiamos por see, si son contratias siempre

biamos por fee, fi fon contratias fiempre las tengamos por yllufion y engaño, y en ningú calo nosmudemos, à hazer ni creer cola contra lo que fabemos por fee yeono cimiento claro dela Iglesia, por mas reuclaciones y visiones que aya que nos diga que lon buenas. Siton dubdofas, como pracece

ficacce en alguncaso particular, no las crea enos ni dexemos de creer, hasta consultallas con quien las entiende, con la pruden cia, experiencia, y conjecturas humanas.

E Tercero aniso. Ninguno se assegure co su proprio spiritu, ni dexe de comunicar y preguntara sus padres spirituales lo que no entendiere, o supiere de cierto por la secser del Dios: aunque se lo digan enlo in terior del alma. Porque acaecera que el demonio le diga verdades sanctas y buenas, por muchos años y tiempos, para hazerle que se assegure, y crea su proprio spiritu, y despues que le riene ya assegurado, con lo que en su spiritu passa, y persuadido lo crea sin preguntar, echase el laço de la yllusson, y en vna vez pierde todo qua to ha ganado toda la vida-

T Quarto auifo, quando esta el alma bié empleada, amando y conociendo, perseue re en aquel acto sin boluer a examinar por estonces lo que va haziendo. Porque este reboluer sobres para examinar lo que en tonces lleua, có hazer memoria dello, cor ta el hilo dela oracion, y quedasse sea destabriday sin prouecho. Examine despues

dela

delà manera que le à ydo y mientras du rare el spritu prosiga enel sin boluer atras, q Quinto ausio, quen quisiere yr muy seguro en todas estas colas sprituales, de se lo mas que pudiere ala humildad, que ella es el lastre que tiene sirme el nauso de nue stro spiritu, y la que assegura todos los caminos dela oracion.

de oracion mas feguro, meritorio, y muy fabido, y vaya lleuando la intencion al ma yor aprouechamiento, en la honray glo-

riade Dios.

q Estos seys auisos importan para la oracion pareciome ponellos en este capitulo, para auisar alos que siguen contemplació, porque ay tantas ygnorancias en este case que mientras con mas claridad y re-

folucion estas costas se escriuicaren, de mayor prouecho entiendo que han de ser.

# repetition of the legal and the color of the

foliale fin protection Examer delines

## TABLA

Cap.1. Que cosa sea oracion me ral, y que se requiere para ella. Di zele en suma quantas son sus par Cap.2. Dela preparacion: en la qual se deue pesar quie es el q ora Para ganar-humildad y cotricion, quie es Dios co quie le habla, pa grangear reucrencia y temor: qes lo qua de tratar co Dios, para but car orden, y attencion. Cap.3. Dela lection, y que couie ne q co attencion y respecto, esco ja lo comas le hiziere al caso para fu spiricu. er el alma en el 25. Cap. 4. De la meditación y de fus partes y condiciones. 12 Cap. s. Delo q ha de yr meditan do enlos dias dela semana, y las vir tudes principales q se ha de exercitar, segun lo q se medita. Cap. 6. De la contemplació y de fus partesine sommela various 2018

| Cap J. Del hazimiento de gra                     |
|--------------------------------------------------|
| cias, y de sus códiciones.                       |
| Cap. 8. Dela petició y delas par                 |
| res que deue tener.                              |
| Cap.9, Devna recopilació dela                    |
| colas q hemos de pedir a Dios, y                 |
| en q nos hemos de exercitar par                  |
| claprouechamieto de nra alma 26                  |
| Cap.10. Del Epilogo, o refolu-                   |
| ció, en el qual breuemête fe haze                |
| exame dela oració, y memoria de                  |
| las palabras q ha hecho mas effica               |
| cia al alma, y se refuelue ponellas<br>por obra. |
| por obrat vendessel de L. c. que 32              |
| Cap.11. Delas doze maneras q                     |
| ay de coteplació, y como le ha de                |
| aner el alma en ellas                            |
| Cap.12. En q profigue los doze                   |
| effectos dela coteplació. Trata de               |
| las visiones y reuclaciones, Extasis             |
| y arrobamietos, y aparencias visi                |
| bles de demonios, equanique sobra                |
| Cap. 13. De algunos engaños quen                 |
| estas cosas dela coteplació suelen               |
| acotecer, y algunos auisos. 56                   |

## TERCERA

PARTE DEL SPIRITY
y deuocion con que se ha de dezir
el officio diuino, celebrar el
sacrificio de la missa, y
rezar el Pater

noster.

Por el P. F. Hieronymo Gracia de la Ma dre de Dios, Vicario Prouincial de los Descalços Carmelitas de la Prouincia de Portugal.



los Carmelitas descalços.

M D L XXXVI.

# Capitulo primero. De

nonicas con spiritu, y lo que en cada vna se deuc medicar.



Van agradable fea à Dios loar le y glorificarle con los Canticos Ecclefiasticos del officio diuino, y horas canonicas que

canonicas que enla Y glesia se celebran, nos dan à entender los moradores dela corte celestial, que tienen por officio can tarsin cessar dia ni noche, desare el throno del cordero diziendo, Sandro, sancto, sancto eres. Dios de las batallas, como dize sant Juan en el Apocalypsi, Y nuestra madre laygle

Apo.4.

fia en

fia en el prefacio de la missa. Y assi cantaron Gloria in excelsis, quando Gregilia elRedemptor nacio, con los quales de Epifa. nos aconfe ja fant Gregorio, que ca 1. paral.23 temos Hymnos de loores y alaban cas a nuestro Dios. Y el Real Profeta Dauid quenia capilla de quatro mil cantores : los quiles cantando y tanendo con suaue musica los psal mos que el componia, glorificauan, loauan, bendecian y adorauan Pfal. 118, à este senor : à quien el dans looressiere vezes al dia, y se leuanta. ua a la media noche à confessar le y reconocer le por los juyzios de fu justificacion: Y tantas wezes en los zadallha mismos Pialmos nos aconseja, que le loemos con todos los instrumen Exo. 13, tos de mufica q pudieremos. Moy: 1.reg,1, ies, Ana, Delbora, Ilayas, Ezechias . ...... y los de mas Prophetas y Padres del testamento viejo, le cantaron cantares de alabaças, como refiere DOM

lafagrada efcriptura:y Christo nue Mat. 6. stro bien despues de aver cantado el hymno seleutro de la cena para entrar enla batalla de su passion, los lagrados Apostoles cantauan y ben decian à este Señor, como se colige de los actos: por elta caula amonefla el Apostol Sant Pablo enla carra que escriue alos Colosenses que ha gamos lo metmo diziendo, afferuo raosy amonestaos vnos a otros co Pfalmos, Hymnos y cantares spirituales, cantando con gracia diuina en vuestros coraçones: Las mesmas palabras dize escriuiendo alos Ephelios:ypor esta cansa dize el Co adEphe.5 cilio quarto Toledano, q tenemos Conc. 4. exéplo de cantar Hymnosy Plal-Tolet.

mos de Christo y sus discipulos.

Ioan. 4. Pero como Dios es spiritu y con
ulene que los que le adoran sea en
spiritu, y verdad segun el Redéptor
dixo ala Samaritana, y el officio di-

uino

uino sea la principal oracion vocal con que glorificamos a Dios para que con mayor merecimiento y fru cto de nuestras almas le celebremos, conuiene que procuremos en el la mayor devocion y attencion q pudieremos, que tegu dize Sat Ba lib.devit. lito, si hablando con un Principe de perfecta la tierra, es bien no estemos desaté tos ni voluiendole las espaldas, hablando con el Principe del cielo, quanta mayor attencion, deuocion y reuerencia, es bien que tengamos pues gusta del agua dela deuocion, Psal. 70. quando te la lleuamos en los vafos del Psalmo, y se enfada del pueblo q le alaba con fola la boca, teniendo Mat.15. orare co fola la lengua dize el Apo r.ad Cho. ftol Sant Pablo, mi alma fe quedural 14. fin fructo, por tanto orare con la bo c. doleres ca, y tambien con el coraçon. Por de cele. esta causa el Papa Innocencio ter- miss. A 3

cero

ero, en el Concilio general, dize estas palabras. En virtud de sancta obediencia estrechamente mandamos q rezen el officio diuino, alsi nocturno como diurno, cola mayor atencion y deuocion q pudiere. Da do à entender que mietras habla la alone, boca este atento el coraçó y occupado en pefamientos y desseos que corresponda co las palabras. Y aun que esta deuocion no es la nretina en todas las almas, y cada vno pien la y dessea segun Dios le guia el spiritu, pareciomepara instruir alos que comiençan, deciararles la deuo cion y spiritu que seria bié lleuen, para yr aproucchando.

Para principio delo qual digamos qual fue la inflitucion delas orus ca nonicas, y lo que en cada vna se ha de meditar, y la declaracion de los actos interiores que en cada parte dellas corresponde, conforme a lo

que

que algunos sanctos escribieron.

La intencion dela Y glesianuestra madre en las horas Canonicas, es loar a Dios por ser quienes, y por los beneficios que del hemos recebido, principalmete por el mas exceléte de todos, que es la venida de Christo al mudo para redemirnos, y assi todas las vezes que rezamos el officio, hemos de lleuar intécion de glorissear a Dios, mostrando có la boca, el desse que dentro de nue stro coraçon tenemos.

Siete horas Canonicas tiene la yglefia diputadas pa alabar à este se fior, couiene a saber, Maytines y lau des, Prima, Tercia, Sexta, Nona, Vis peras y Copletas: para quiete vezes nos acordemos del, y le demos gracias, y pidamos fauores, como refiere el Cocilio Agatense, que se elebro Coc. Aga en tiempo del Papa Zozimo: y assi como la semana tiene siete dias,

A 4 que

que fignifican los ficté en que fue criado el mundo, y el mesmo mun do à de durar siete edades, y son sie te los dones del Spiritu Sancto. Y este numero de siete lo comprehen de todo, es bien que co David siete vezes al dia digamos alabanças a Dios, por auer criado el mundo, y por auernos redimido, y embiado su spiritu sancto.

MAYTINES Y LAVDES.

DEl otficio nocturno que se com prehede en Maytines y Laudes refiere fant Hieronymo fobre aque llas palabras de Sant Matheo(a la media noche (e oyo vn clamor,) que tiene su principio de los Apostoles: Los quales en memoria de auer nascido el Melsias a la media noche, y de auer muerto Dios alos primogenitos de Egypto à aquella hora, ala mesma loauan à Dios: y as si el señor oro en el monte Oliucte:

Mat.25.

ala

35 A

ala media noche. sh applica al an

Ahora de maytines se han de con siderar estos tres passos. El primero la vltima cena, y como el señor la bo los pies a sus discipulos El segú do la institucion del sanctissimo sa cramento. El tercero, la oracion del huerto y la agonia y sudar de ságre.

PRIMA.

DE la prima dize Cassiano, de quié haze méció sat Isidroy Sat insti. mo. Cypriano, que canta al falir del sol c.4. Cypria. Lenor, y en ella se celebra la memo d'ora do ria destos tres passos. El primero, quando prendieron al Redemptor yle lleuaron a casa de Anas: y las affrentas que alli recibio. El segundo quando sue lleuado a casa de Cayphas, y de alli a casa de Pylatos. El tercero, quando sue afrentado en casa de Herodes.

¶Las horas de Tercia, Sexta y No-

A 5 na

na se coligen de los actos de los Apostoles, que en ellas orauan, y aun se presume que los antiguos Hebreos vsauan lo mesmo: reprepresentando en ellas, el mysterio de la lanctissima Trinidad, como dize Sant Cypriano, v Sant Ysidro y Sant Hieronymo, declarando la oracion de Daniel, y de los tres niños : De las quales horas y las de mas del dia se entiende aquella parabola de Sant Matheo, que el Padre de Compañas, falio à Prima, Tercia, Sexta, y Nona, a bulear obreros. I de sollan con collaboria

Mat. 20.

## TERTIA. gobine

A Hora de Tercia estauan espe-rando los sagrados dicipulos al spiritu sancto, y por esta causa se că tael Hymno. Nunc sancte nobis spiritus: en que le pedimos venga sobre nuestras almas, para q la lengua, coraçõ, obras y palabras, abrafadas

sadas con el fuego del amor, se exer cité en divinas alabanças: han se de meditar enella estos tres passos.

fel primero como fue buelto el se fior a casa de Pilacos y en ellanegado de Sant Pedro. El segudo, como fue acorado có cinco mil y tatos açotes. El 3. como sue coronado de espinas, y el passo del Ecce homo.

SEXTA. sight of sight

Sexta que es al medio dia quado el fenor padecio hemos de medi tar. Lo primero como fue condena do a muerte. Lo fegundo como lle-uo la cruz a cuestas. Lo tercero, co mo fue en ella enclauado.

dole at the A MON Party and

A Nona se meditan lassiere palabras que el Señor hablo en la cruz. Lo segundo como espiso en ella, poniendo el alma en las manos de su Padre. Lo tercero la lançada y llaga del costado.

T Vilpe-

## CVISPERAS.

DElas visperas refiere S. Heronymo fet de muy antiguo tiépo re cebidas delos Christianos, y enellas particularmente nos exercicamos en la deuocion con nuestra Señora por la qual caufa los passos q se me ditan, pertenefcen a lu compassion y dolor. El primero las angultias q fintio al pie de la cruz. El segundo, el decendimieto dela cruz, y el apa rejarle la virgen para recebir en sus braços à suvnigenito hijo muer to. El tercero, la quinta angustia qua do aviendo decendido dela cruz estaua abraçada con el, acompañandole al llanto, el gloriolo Sant Iuan y las Marias.

COMPLETAS.

DElas Completas dize S. Ambro fio, que parece, las tomo lay glefia delo que mos hazer alas aues, poco antes que se vayan a recoger en sus nidos nidos y arboles que cantan commu cha fuanidad, alabando al glas crio. Lo metino conviene que hagan los fieruos de Dios, al riempo q fe ae i ba la jornada del dia. Hanse de pé far en estationa, octos tres pasos. paslos. El primero, como aparejaro el cuerpo del Redemptor, vngiedo le, y enboluiendole en el fudirio pa ra ponerle enla sepultura. El segun do, como sue sepuitado. El tercero, la toledad delavirgen &c. Estos paffos de la passion, procure el religio so trace ala memoria antes de comé çar la hora, o mientras estudiere di ziendo los Plalmos,o en cada plalmo confidere vno destos passos, y vera el aprouechamiento que halla ra en esto su soiritu de la mondia

Hac Junt septenis propter qua psalmus horis. Matutina ligat Christum, qui crimina purget.

Prima replet sputis: causam dat ter-

tia mortis.

Sexta cruci nectit, latus eius Nona bipertit.

Vespera deponit, tumulto completa reponit. policies ales afannotes

Cap.11. Delas parres que tiene el officio divino, y lo que fignifican y el spiritu que se ha de procurar en cada vna dellas.

L fin del officio diuino, como arribahemos diche, es loar yglo rificar a Dios, y pues no solamento quiere ser loado con la boca, sino ra bien con el coraçon, conuiene que en qualquiera de las lioras canonicas, y en todas fus partes pongamos la atécion y deucció mas conforme alo q nuestra madre la Yglesia delfea, hallanfe enel officio dinino las partes figuictes. La 1. Exordio. La 2. Inuitatorio, 3. Hymnos. 4. Antipho nas. 5. Pfalmos. 6. Caticos. 7. versicu los. 8. Bendiciones . 9. Lectiones . 10. Responsorios, 11. Capicula 12. Ora ció. Todas estas se halla enlos may tines, y algunas enlas demas horas.

CEXORDIO.

Exordio llamamos Pater noster, Aue Maria, y Credo, y Due labia mea &c. Porq es mucha raz q co mécemos a lour a Dios, y pedir le mercedes porla mas exelete oració de todas, y parceoger el coraçó y ponerle en Dios y en nueftra Seño ra dezimos el Pater noster, yel Auc Mirialubmissavoce. Yporqpaloar a Dios, primero conuiene q le crea mos y confessemos, por esta causa dezimos tábié el Credo. Y como di zeel Apostol S. Pablo, ninguno puo de dezir el nobre de lesus, sino es

en el Spiritu Sancto, ni glorificar a Dios, si el mismo Señor no le abrie re la boca, y diere palabras, recono ciendo nuestra in sufficiencia pedimos nos la abra diziendo Domine labia mea a peries & os meu annunciabit laudem tuam. Señor abre mis labios para que mi boca te acierte a loar. Y viendo que los demonios pretenden quitarnos y robarnos la attencion y deuocion, trayendo pen famientos impertinentes y cuydados vanos à nuestra memoria, pedi mos fauor y ayuda contra ellos diziendo. Deus in adiutorium &c.fe nor entiende en mi ayuda, y no tardes en ayudarme, y luego el alma con todo el impetu que puede declara suintento que es glorificar a Dios, y arroja la efficacia de la voluntad para este fin diziédo: Gloria Patri & Filio, & Spirltui Sacto &c. re out culoi ch ordente a que fon

1560

y Spiritu Sancto.

TINVITATORIO. TEl Inuitatorio es, para combidar a todos los que estan en estado de poder glorificar à Dios que nos ayuden, y porque es tanto lo que merece fer loado y glorificado, que riene el almaen poco todo lo que puede hazer por fi fola, y querria que todo el mundo la ayudasse: Combidaen el primer verlo à lefu Christo en quanto hombre; y a fu faeratifsima madre diziendo. Venire exulremus dno, &c. Venid regozijemonos en el Señor, digamos jubilos de alabaça à Dios que es nuestra falud:confessemos su be dirifsimo nombre delante su prelfencia

fencialy glorifiquemos le con Pfalmos. Dicho este verso hemos de hazer cuenta que los vimos entrar por el choro para ayudumos a hon raryglorificar al padre eterno, vpro curar tener los cabe nolotros, para que nos ay uden. En el fegundo ver to, combidamos alos angeles del cielo diziendo les. Venid angeles adoremos al leñor, porque nueltro Dios es gran señor y Rey grande, sobre todos los dioses: porque no dessechara el señor su pueble, q en fu mano estan todos los fines de la tierra, y el mira las alturas de los montes: como quien dize, si os pareciere atreuimiento, que os combidamos à loar a Dios siendo nosotros criaturas tan baxas y vofotros tan excelentes, mucho mas merece estetenor: porque es gran Dios y gran Rey: y no tiene en poco su neblo, pues como nuestra natura-

2

leza humana, haziendole hombre por nosotros, y en su mano estan los fines de la tierra, que es lo mas baxoq ay en ella, y mira las alturas del cielo, que son los mas altos yexcellentes angeles. Podriamos tambien deelarar este verso, llamando las alturas del cielo, la soboruia de los Angeles, como dandoles en rostro, la toberuia que tunier o los ma los: por la qual fueron derribados del cielo, para que no desprecien, ni tengan en poco los angeles buenos, de venirnos à ayudar a loar à Dios. Dicho este verso, hagamos cuenta que todo nueltro choro se hinche de angeles, que con teruor y spiritu del ciclo nos incitan a las diuinas alabanças.

Encl tercero verso, combidamos los sanctos dela bienauenturança à loar a Dios, por ser criador del mundo diziendo: Quoniam ipsuis

3

est mare &c, Venid Sanctos glorifighemos à nuestro Dios : porque fuya es la mary el la crio, y fus ma nos fabricaron la tierra. Venid ado remos le, y proftremonos en lu pre fencia, Lloremos delante Dios que nos crio, porque el es nueltro lenor Dios, y noforros fomos fu pue blo, y ouejas de su rebaño. Y dicho este verso, parezcanos que vemos entrar en el choro todos los bienauenturados, y procure combidar y poner cada vno cabeli à sus deuotos para que reze el officio con mas alegria y deuocion, alegrandonos de ver con nosotros tan fancta compania.

En el quarto verso combidamos a los justos de la tierra diziendoles. Hodie si vocem eius &c. Si oy oye redes su voz, no os endurezcays el coraçon, como acontecio a los padres antiguos, quando venian por

el desierto ala salida de Egypto, que me tentaron, prouaron y vieró mis obras, como quien dize. Recebid las diuinas inspiraciones al punto que os vinieren, y recataos de qual quier peligro, aunque sea dela mas minima desconsiança, no os acontezca lo que à algunos de aquellos antiguos que se descuydaron &c. Dicho este verso, damos assiento à todos los justos que ay enla tierra, supliendo el spiritu delos sieruos de Dios, que en aquella hora estan occupados en otras cosas.

En el quinto verso, combidamos alos peccadores, y como si les viessemos entrar en el choro, y enojan dose, y indignandose Dios contra ellos por la obstinación y doreza que tiené, díze las mismas palabras que alos antiguos Padres endurecidos, y les amenaza sino se cóuier ten diziedo. Quadraginta annis & c.

Quarenta años hize bien y mercodes à esta gente, y dixe siempre yerran en fus coraçones, y nunca conocen mis caminos, pero vo les juro por mi indignacion que no me entren en mi descanso. Como quie dize. No les aprouechan los bienes y mercedes que de mi mano han recebido, pero fino se convierten no me entraran en mi bienauenturança. Quien oye estas palabras y vec que cita en el numero de los peccadores, reconociendo sus peccados tiembla, y teme, arrepiente se y conniertesse, humillasse y con reuerencia yrespecto, comieça à loar à fu Dioso che louro usano como

CHYMNO.

Dicho el Inuitatorio, se sigue el Llymno, que es cantar entonado de alabanças diuinas, de quien resiere Eusebio, en la historia Ecclesiastica, que en los conuentos y Igle sias

lib.1.c.13.

VIEGITE

fias que el gloriofo Euangelista do del Sant Marcos, fundo en Alexandria, se computieron mitchos. A shirth, dil despues el glorioto Sant Ambrofin, Sant Hylario, Sant Gregorio, y los do mas tanctos latinos, ordenaron orros. Mientras el Hymno le canta com la boca ha de auer en el coraçon, vn alto y fernoroto delsco de Dios, y de su honra y gloria, con espiritu encendido y leuantado, y esta es la causa porque mientras se dize el Hymno, siempre estamos leuantados en el choro, many and musico situlat si

ANTIPHONA.

Antiphona en Griego quiere dezir antes del canto, o canta canto, y es como el blanco y paradero adonde van à parar toda la deuocion de los versos de los Psal mos, y como el thema devn fermon o razonamiento. El gloriolo

C.7. lib, ilHift. tripar.

lib.t. offi. Sant Ifidro dize, que los Sanctos de la Iglesia Griega cantauan Antipho nas. Tambien dize Casiodoro, que Ignacio Obispo de Anthiochia ter cero, despues de sant Pedro, y conremporanco de los Apostoles, vio vna vision de Angeles que cantauan Hymnos, y Antiphonas de la fanctissima Trinidad, y desde entonces fe viar on las Antiphonas en la Iglesia Antiochena y enlas demas A de auer en el coraçon quando le dize el Antiphona yn alto de encendida charidad, de donde tomo la Iglefia costumbre, que en los san ctos que tunieron en esta vida y en la otra charidad auentajada, le dize al principio la Autiphona entera, y tan bien al fin, y se llaman sanctos dobles, porque fue fu charidad doblada, y perfecta eneste mundo y en cl'orro: En los demas fanctos à quie la Iglesia no quiere atribuyr ta alta

perfection, comiença la Amiphiana al principio, y dizen la entera al fin, dando à entender que en la vida tuuieron charidad, pero en la bienauenturança la tiene perfecta.

PSALMOS.

Los Pfalmos fegun declara el bié auenturado Sant Geronymo fobre Hier.fup. Sant Pablo. Son cantares de alaban Ad Col-3. Sas de Dios, añadiendo instrumen tos de musica, para mayor suauidad del spiritu: y assi quando dize el Apoltol: Amonestaos vnos à otros con Psalmos Hymnos, y canticos spirituales, dize el glorioso Geronymo. Hymno es como el que can taron los tres niños en el horno de Babylonia, Plalmos los de Dauid, Caticos como los deMoysen. Corresponde en el interior del spirita, quando el Psalmo se canta vn desleo de Dios : y porque este desseo ha de ser feruoroso y perseuerante,

Bs acorda-

acordamonos de la perseuerancia del, con que los de vn choro estan sentados, y del feruor con que los del otro choro estan en pie, y assicsta diuersidad de estar atientados, o leuantados, da a entender el feruor perseuerancia, o assiento, que ha menester tener el alma en los desseos de Dios.

VERSICVLOS.

Acabados los Psalmos del primer nocturno, dizete vn Versiculo, que es vna aduertencia para que buelua el alma ala intencion y deuocion con que començo el officio, si a eafo cantando los tres Psalmos, se vuiere en alguna cosa distraydo, y como en penitencia de aquella distraction, y para tornar à recoger el espiritu, dize otro Pater noster submissa voce, como al principio que començo las horas.

GBENDICIONES.

El pedir las bendiciones diziendo, lube domine benedicere, Es en reconocimiento de humildad que el alma tiene, de que no es sufficien teà hablar cosas dininas delante to da la corte celestial que esta oyendo, si el Señor no se lo mandare, y le echare subendicion: mas quando el Señor mandare que lea con su bendicion se atreue, esta la da el Habdomadario que esta en lugar de Christo, y con ella alcança el di uino fauor para acertar de dezir la lection, con tal gracia y espiritu, que mueua alos coraçones de los eyentes. coulton vacallo road sorto

TLECIONES.

De las lectiones dize Rabanno, fer antigua costumbre de la Ygle-sia, que se lean en el choro estando vno en pie levendo, y los demas assentados ovendo las con atteu - sio, para informarse de las cosas de Dios

Dios que alli leen, y tener motiud de tornar con spiritu a las alabançar diuinas, que començaron à can rar en los Píalmos primeros. RESPONSORIOS.

Y porque acabada la lection, refponde el choro cantando y repitien do aquellas palabras que mas han de quedar fixas en la memoria, con que el alma se exercite, haziendo propolitos de lo que mas fuerça le hizo en el coraçon. Alsi despues de las lectiones le dizen los respon forios. Y en la lection es necessaria la atencion, para concebir el alma estos propositos y desleos.

Y de la manera que en vna forta lezapuelta en frontera de enemigos, se haze tres velas ò nocturnos, para que todo el tiempo dela noche aya centinelas despiertas que puedan tocar al arma, y estoruar la enrrada de los enemigos, y defender

la fortaleza. Assi en esta torre del monte Lybano de la Yglesia, que esta en frontera cotra Damasco, que Cinucço quiere dezir del poder de los demonios, es necessario que aya siempre soldados en vela de oración, a los tres nocturnos, o vigilias de la noche, y de ay tomaron nombre los tres nocturnos, o vigilias.

CAPITYLA.

La capitula fe llama deste nombre, porque en vn concilio se acon seja que para leuantar el spiritu, y poner attencion en los oyentes, Ca pitela quædam legantur: que quiete dezir, vnos capitulos breues y de pocas palabras, pero sustanciosos y compendiolos, para que el almahaga dellos memoria, y lestruan por regla de bien viuir.

CANTICOS.

Los canticos como el de Moyfen, Zacharias, Anna, Abacuc, Iafyas, Ios. los tres niños, y los demas Canticos son cantares de alabanças diuinas, entonando la voz por punto, para mostrar mas feruoroso spiritu, y leuantar el alma alas cosas soberanas.

CORACION.

La oracion es lo viermo de rodo con que pedimos a Dios mercedes por intercession de aquel sancto de quien rezauamos. Si rezaremos de fanctis : al qual deuemos ymaginar que esta en medio de nuestro shoro: y si de Dominica, o Feria, poniedo delante a Christo nue Aro bien, y aquel mysterio fuyo de que entonces le vamos dando gracias. Guardemos quando dezimos la oracion, las condiciones de los que aciertanà pedir bien, que son humildad y confiança, porque alca cemos lo que desseamos.

Sefto es lo que principalmente le

ha de aduertir en el rezado del officio diuino, y si los Religiosos tunies sen mucha cuenta con yrse persicionando en la attencion y denocion de las horas Canonicas, hallarianse muy apronechados en poco tiempo, y a la verdad no ay mejores denociones en el mundo, que hazer con persection lo que esta obligado cada vno, segun el estado que professa.

CAPITULO. III.

ner oyendo missa, y de la significación delos ornamen-

> tos y partes della.

No es mi intento en estos capitulos, declarar los mysterios de la missacon la particularidad q dellos 被

los escribieron Nicolao Cabasila, Odon Obispo Camaracense Hyldeberto Obispo Cœnomagense, y el maestro Floro, y Sant Germano Obispo Constanciense, S. Isidro en el libro de los officios. Sant Yreneo martyr, en el libro de lacrificio missa, y el Papa, Innocencio terco ro, Titelman, Gabriel, y los demas autores assi antiguos como modernos que dello han escripto, sino solamente con la mayor breuedad y resolucion que pudiere declarar el fpiritu, deuocion, y attencion, y con fideracion que conuiene tengan en tan alto facrificio, alsi el que assiste ovendo la missa, como el que la celebra:porque si acertassemos aprouecharnos del theforo que en ella esta encerrado, ninguna de las de mas deuociones y exercicios spirituales, nos feria de tanto aprouecha miento. Declarare q cola lea milla, vla

y la fignificacion de los ornamentos y partes della para guiar los spi ritus en la attencion y y deuocion

que deuen procurar.

Antes de dezir que cosa sea missa quiero poner los nombres con que la llaman los fauctos, y que quiere dezir este nombre, Missa. El glorio fo S. Dionysio Areopagica en la Epi Dionysio stola à Demophylo, llama ala missa sacrificio sanctissimo. Y enel libro dela Ecclefiaftica Hyerarchia, celestial mysterio. Eusebio la llama, fa- Euse. li.r. cro sancto sacrificio lleno de Dios: Theodoreto en su Hystoria, offren da del faludable facrificio, y elcribiedo sobre el Exodo, facrificio del cordero del Señor. Sant Cyrilo ef- Cyrillus. cribiendo contra Nistorio: Sancto facrificio vittifico è incruento. Sant Iuan Damasceno enla vida de Bar S. Iua Da laan, la Hama facrificio sin sangre, mascenos y facramento cremendo impolluto o loto

demostr. Euang. Theodo.

y vital.

Costatin. y vital. El Emperador Constantino magno, enla Epistola que escribe a los Obispos de Tyro, llama ala mis fa fanctos mysterios. Sant Ignacio Obilpo Niceno, en la vida de Sant Ignacio. Taratio Obifpo, la llama, facrificio del cordero que quitados peccados Chryfost. del mundo. Sanc Lua Chryfostomo sobre la Epistola a los de Chorin-Dionyfio thio, lallama facrificio tremendo: y celebracion de la muerte de Chri-Ato. Y finalmente por este nombre de missa, la llama el glorioso Sant Eule line demofte. Augustin.Sant Ambroso.S. Grego Emme. rio, y otros muchos Concilios y Pa Theodo pas, y assi sellamaua en el tiempo dela primiclua y glelia, como fe coli Clemen ge del gloriolo Sant Clemente Pa Epift.g. pa, de Sant Ignacio difeipulo de Sat ignacio. Luan Euangelista, en la Epistola a Abdas 2 los Ethirnentes : y de Abdias difcontilan cipulo de Sine Simon y Iudas, Cano, 10, y del Canon decimo de los Apofe. v vicale

stoles, donde se dize, que el que no perseuerare en oracion hasta que la missa de acabe, seu castigado por que la lacio. A si lo dec a p.

TEste nombre, missa, vnos dizeque se derina deste verbo latino, mirto, que quiere dezir embiar, porque quando se començana la milla, se embiavan fuera de la Igletia, los Catheounenos y Energumenos, como se colige de Sant Dionysio, c.3. Eclee. o porque es tacrificio que el pue blo embia à Dios, por mano del facerdore, como declara Hugo en el libro de Sacramentis, o legun Hugo. el Maestro de las Sentencias, por In 4.d.13. que Dios embia vn Angel del cielo para que se le presente, segun aollas palabras del Canon, lube hee perferri per manus functi Angeli tui, ecc. Finalmente fegun el glorio fo Sancto Thomas, porque ela fo fa 3 p. q. 84

Hier. i. p.

201 30

ceifica Christo, que milius a patrice 2.4,

embia-

embiado del Padre eterno. Otros dizen que este nombre, Missa, esvo cablo que quiere dezir lo mesmo que sacrissicio. Assi lo declaro Iuan Obispo Rose n'e, y Ruardo Taper, y otros autores, Y hallasse estasigni

Deut.e 15 ficacion en el Deuteronomio, capi
et 16. tulo diez y feys. Y tambiéenel mil
mo Deuteronomio, cap. 15. se halla
fignificar este nombre, missa, lo mis
mo que don, o dadiua graciosa.

De aqui se sigue que la missa esver al tissimo sacrificio, que los hóbres hazen al Padre eterno, del cuerpo y sangre de su vnigenito hijo, reconociendole por Dios, y vn reconocimiento de vassallage y seruicio que le hazen como a Rey, de vn tributo que vale precio infinito. Vn presente que le lleuan como a señor y padre, del mas excelente don que se le pue de offrecer, que es suvnigenito hijo, y de su muerte y passion.

Pa-

Para lo qual er de confiderar, que el padre eterno es nuestro Dios, nueltro Rey nueltro Padre y feñor y nofotros sus criaturas, sus vastallos, sus hijos y esclavos. Y pues las criaturas facrifican à Dios, recono ciendole por Dios, ylos vassallos de uen vassallage y reconocimiento à lu Rey, dancole de sus haziendas al guna parte, por tributo de que viuen en sus tierras, y los hijos y esclauos lleuan à sus padres y señores dones y presentes, con que dan à en tender el amor que los tienen. De la melma manera deuenios nolotros sacrificio à nuestro Dios, con que le reconozcamos por Dios, ser uicio y vallallage como a Rey, con que le pagnemos algo delo mucho que hemos recebido, y le prefentamos dones y presentes, para muestradel amor que le tenemos como a padre. Hablandolo primero 2015 dela de la missa en quanto es sacrificios, declaremos que es so que se sacrifica, y quien sacrifica, y a quien offrecemos el tacrificio. Lo que se sa crisica es Christo y su muerte y passion: el que sacrifica, es el sacerdore en persona de Christo, y a quien sa crisicamos es a Dios, criador del

cielo y de la tierra.

No ha auido nacion tan barbara, enel mundo, que no ayahecho facri ficio a sus Diotes, sacrificando les criaturas. Los Egypcios facrificauan etpigas ala diofa Ifis. Los Scytas, caballos al Dios Marte, Los Athenienfes vn buey, y cuerpos muertos que desenterrauan. Los Griegos, ouejas blancas y negras. Los Lydros, lechones, Los Romanos vna oueja coronada. Dexemos aora alos Franceles antiguos, y a los Indios barbaros de nue stros tiempos, que le sacrificanan 2/81

ali mismos marandose, y los demas facrificios de quien haze mention Theodorcto, Eliodoro. Paulanias. Theod. 1. Alexadro ab Alexandro: yotros ait 1.c.2. tores. En rodos estos sacrificios log Herod. 4 le lacrificaua era criatura : el que lacrificaua fulto faber dote, ya quien te offrecia, el facrificio era el des monio y falfo Idolo. Mas nofotros facrificamos à Dios verdadero, y iomos facerdotes de Iefu Chris Ito, y offrecemos factificio al Padre eterno. Y alsi la differencia que ay de lo falfo a lo verdadero, de Dios al demonio, del Criador ala criatura, effa ay entre el facrificio dela milia y ellotros facrificios. Los Hebroos eran verdaderos facerdotes, y offrecian al verdadero Dios de Ifrrael , becerros , corderos, tortas de pan, y las de mas cosas que se leen enelLeuitico Ello mailein oup av C: 400 y la

Paufanias in acticis. Alexá ab Alex. li.5. y la mayor excellencia que tenian fus lacrificios, era fer figura y fombra deste alto y diuino facrificio del altar, y assi tanto quanto excede lo figurado ala figura, y tanto excede nuestro sacrificio al antiguo, y si vemos con quanta attencion, reueren cia y respectode las demas naciones facrificauan alos demonsos, porque nos descuy daremos nosotros yn pú to del respecto que deuemos tener en tan alto sacrificio?

Deziamos que el que facrifica es el facerdote en persona de Dios hi jo, y acepta el facrificio el Padre eterno, para lo qual es de saber que dos cosas hizo Christo estando en la cruz. La primera padecio dolores, y suffriolos con mucha paciencia, amor y voluntad. La seguda sue ofrecerse asi mismo alpadre eaerno como sacrifico y hostia para nuestra saluación: para que mediante esta

su muerte, ymiradole el padre como a ta agradable hostia y facrificio, per donate los peccados del mundo, y enesto consiste el officio de redemptor. La primera destas dos cosas, tuuo en fu mesma persona solamete,y no la comunico a los facerdotes, pues vemos que el sacerdote q dize la missa, no siente en si mismo los dolores, que Christo sintio enla cruz, mas la fegundahizo en su per Iona, y en nombre de los facerdotes:y se la comunico dando les poder para hazer lo mesmo, que su di diuina Magestad hizo enla cruz, to das las vezes q celebraffen la missa Y porque subiendoseal cielo, quedasse este sacrificio en la tierra, ordeno enla virima cena el admirable sacramento del altar, donde esta el mesino Christo, que en la cruz padescio, y el valor de su muerte y pas sion. Y colagroà sus discipulos por C 5 facer

facerdotes, dandoles el mesmo poder que el tuuo para sacrificarse ali mismo, co tacultad de substituyrle en otros ministros, para que no falten sacerderes hasta que el mundo se acabe, y esta es la causa porque dize el gloriofo Sant Clemente, en el libro de las Constituciones de los Apostoles, que al primer sacerdote, y principe de todos los facera dotes, fue el vnigenito hijo de Dios Christo IESVS, que por nolotros fe hizo hombre, y fe offrecio en facrificio a Dios Padre, y antes que padesciera, nos cometio à nosotros los facerdotes, à hazer lo melmo que el hizo,&c.

De aqui se sigue, lo primero, que quien quisiere sabersen vna pala ra como tiene de oyr, o celebrar missa, guarde este documento. Haga lo mesmo que hizierasi se hallara en el monte Caluario al pie de la

cruz, offreciendo al Padre eterno la passió y muerte de su vnigenito hijo, y co el mismo respecto y reue rencia, confiança, amor, y temor q alli estuuiera procure de estar cnla Mila, y lo que no hiziera estando al pie dela cruz acompañando ala facratissima virgen no lo haga estando en la missa, procurado de no distraerle ni mirar vanamentee, juzgar, parlar : ni murmurar , o tener los penfamientos en otra parte, pues no por orra caula como arribadeziamos los lagrados Doctorés llaman à este altissimo factificio tremendo, y horrible, &c. Y este muy cierto que lo mismo que alcançara y ganara al pie de la cruz, ganarà y alcançarà oyendo la nuffa, si guardare la mesma deuocion, attencion y reuerencia. Ish bongo viore emblemguse device mile.

the

Siguese lo segundo que el sacerdore pues haze la persona de Chri fo, ha de procurar de vestirse enlo interior de las virtudes, penlamien tos y desseos q Christo tuuo, quando le offrecio al ererno Padre, en holtia y facrificio: y mientras mas semejate fuere à Christo enla cruz, mas excelentemente oye y dize la missa. Deziamos que à quien te offrece el sacrificio es Dios, à quien suplicamos por los merecimientos de su hijo, y por el valor de su sangre, muerte y passion nos perdone los peccados, y de gracia, virtud, y gloria. De aqui se sigue que aunque nosotros no scamos merecedores de ningun bien, lleuado de nuestra parte tal abogado y medianero, y offreciendo le facrificio can agrada ble, podemos rener confiança de alcançar todo lo que desseamos. Deziamos tambien, que dezir mil-

la.

sa es, pagar à Dios el tributo, seruicioy valiallage q le deuemos como à Rey, por las mercedes y beneficios q de su dinina mano hemos re cebido, y si le pagaramos con hazié da, aung se la dieramos toda, y nue-Rraviday fangre con ella, fuera to do muy poco, para lo que le deuemos, pero pagandole con tan excelenre precio como Christo Iesus, y el valor infinito de fu muerte y paffion, es sufficiente tributo para reconoicerle por Rey. De aqui le figue, que todas nuestras limosnas, ayunos, y penitencias, y las demas colas que hazemos, fi las juntamos con la muerte y paisson de Christo y conci valor della que offrescemos al Padre eterno enla milla, lubé gra demente de precio y estima, y alsi tera bien que quando oy mos la mil la, las effrezcamos juntando las co el precio y valor de la palsion de Christo. phinoid

Christo. Y assi como el fuego calienta mas a los que mas le negan ael, assi Christo y su passion comunica mas gracia a los que mas fe le allegaren e imitaren. Llegan fe los hombres a Christoy a fu muerrey passion, con la pureza del alma, limosnas, ay unos, y penirencias, y las demas buenas obras que hazen en chado de gracia, y de aqui es que mientras mas pureza tunieren, y mas obras hizieren por Christo, fon mas capaces para que mas gra cia se les comunique en la milla, y mas peccados fe le perdonen. Tambien la missa es vn presente o don que hazemos al Padre crerno, de la mejor fructa de la tiorra, y del cielo, que es Christo lefus, cordero escogido entre todo lo que ay en el mundo, mediante el qual don y presente, ganamos la vo Juntad de Dios, para alcançar los offinio. bienes

bienes y mercedes que deffeamos. De aqui es que quien lleua tan buen presente, aunque por su persona no merezea nada, puede arrojarle a pedir todo lo que qui. fiere, sin fer corto en demandar: porque su boca sera medida en alcançar mercedes. De la manera que quando el hijo, o efelano, o cria do, lleua vn presente à su padre, o fenor, li le vee contento conel prelente, se atreue a pedirle todo lo que quiere, assi conviene que el que celebra la missa, o la oye, viendo al Padre eterno tan contento, con tan excelente dadiua como la de su vnigenico hijo, y su muerrey passion, no tea corre en pedir mucho, y para muchos, ni dexe de rogar en la milla ; por todos por quantos se le encomendaflo: pporquene es bien que mar

Para mayor declaracion delta do Arina.

ctrina, hagamos cuenta que quado vienevn Rey aun pueblo, sale todo el pueblo a offrecelle vn presente, o lleuarle el dinero que le deue de los tributos y vastallage. Todos paganlo que deuen, y todos offrecen presente, y todos le reconocen por Rey, y todos assisten a dalle la obediencia, mas no habla todos porque seria confusion, y no se entenderia, sino escogé entre todos vno que sea mas viejo y prudente, o echan fuer res para que aquel en quien cupiere la suerre, hable y tome en sus manos el tributo, o presente para dar le ala persona del Rey, en nombre de todos los demas que assisten alo melmo. De la melma manera, los que oyéla missa, van delate el Rev cterno, a offrecelle el presete, y tributo, del cuerpo y sangre de Christo: y porque no es bien que todos hablen, escogese vno que sea como mas

I El primer sacerdote de la nueva

ley q effrecio pan y vino fue Chri no letus, à quien el Real Propheta, llama acerdore eterno, legun el orden de Melchitedech, porque Melchitedech, offrecio pany vino a Abraham quando voluto de la bata ha. Y la primera milla que se dixo fue el lucues dela Cena, quando in struyo el lanctitsimo facramento, vn dia antes que padelciesse. Despues los lagrados dilcipulos comé çaron a dezir millas. El g oriolo S. Pedrocelebrola pumera milla de pontificalen Antiochia, Y S. Iuan tuangelista en Alia, como refiere Hugode Sacto Victore, en el libro legudo de lacramétis, yS: Antonino enla primera , arte. Que oraciones oi setten los Apostoles en estas mislas primeras no le labe, mas de q el gloriolo S. Gregorio en vna Episto la q escriue a Juan Obispo Seracu Yano dize, q los tagrados Apostoles dezian

Hugol 2. p.8.ct vit. Acto p.1til.6. c.8.

在場を分り

dezian enla misia el Pater noster, al principio: y las palabras de la conta gracion y con esto acabinan la m. Ila, mas luego fueron añadiedo otras o aciones y ordenando missas.

Laprimera milla ordenada con muchas oraciones, fue del gloriofo Sanctiago el Menor, segun refiere en la fexta synodo general, y dice Procle, y Nicolao Metonéle, v Mai Nicolao. co Obispo Ephefino, y es admira Mario. b'e cosa ver las oraciones run deuo tas que ay en esta missa. Despues co pulo missa el bienauenturado Sant Clemente, como refieren los melmos Proclo, Nicolao y Marco, y ra Athana. bie S. Athanasio: y S. Epiphanio, que Epiphan. se colige del octavo libro delas Co stituciones Apostolicas. Tambien ordenaron milla el gloriofo Sar Ba filio, como refiere Amplulo juio en fu vida, y la fexta tynodo general. Sant Chryso.tom o, y S A norosio,

orde.

ordenaro tambien missas, que se de zian antiguamente. Los Mozaraues renian diuería missa, que la que aora tenemos. Y los de Ethiopia tãbien tiene su Missa Ethiopica en lé gua de los Abilinos. Pero no es mi intencion de tenerme en declarar las particularidades y mysterios q en estas mislas auia, sino solamen te de la missa del glorioso Sant Gre gorio, de que aora víamos y las ce remonias partes y ornamentos que enella ay, diziendo el spiritu, confideracion, y attencion que a cada cofa se deuc.

vonut/

and giga

## CAPITVLO.

De la declaración de los ornamen tos, y delas demas partes de la Missa.

YA hemos dicho que la missa es memoria de la vida, y de todos los

los mysterios de Iesu Christo, tocantes anuestra redempcion. El sacerdote representa la persona de Christo:el altar la cruz, La Yglesia el monte Caluario, Las sagradas ve stiduras, las insignias de la passion. El caliz el sepulchro, La patenala piedra con que se cubrio, Los cor-Porales, el sudario y pañales con qui fue embuelto, Y la sacristia, las entrañas de la purissima virgen, Y asi quando sale a dezir la missa, ha se de acordar delas obras y mysterios; que le representan, y vestirse interiormente, con los actos de las virtudes mas agradables al Señor. Lo mesmo han de hazer los que assisten y oyen, pues offrecen el mismo facrificio con el facerdote, que habla como embaxador de todos. Quando el sacerdote entra en la Ygleha à querer dezir missa, haga fu oracion delante el altar, y acuerde se de aquel diuno consejo de la sanctissima Trinidad, donde se determino que para reparo de nuestra cayda el verbo diuno viniesse al mundo à vestirse de nuestra naturaleza humana para nuestra redem
peion: y en reconocimiento deste
amor que las tres personas diuinas
nos tunieron queriedo redimirnos,
reze tres vezes el Pater noster, y pi
da al Padre eterno virtud y suerças
al verbo diuino luz, al Spiritu Sancto, amor para celebrar como con
uiene tan alto sacrisicio.

Quando entra enla factiffia, acuer dete del inefable mysterio de la encarnacion, y considerando lo que la factistia representa, que es las entranas de la factatisti na Virgen, dinde el verbo diuino encarno, procure en este lugar tanto respecto, silencio, attencion, y deu ocion, como le requiere à lugar que tan gran

gran pureca representa, y trayga a la mem ria, que al punto que el alma de nuestro Redemptor IESV Christo, Fie criada y vnida hypostaricamente con la druinidad del verbo, reconociendo la loberana mercedque recibio de comunica tele el fei diuino, le officcio al Pad e eterno para cumplir perfe-Cramence fu voluntad, y te determit no morir en la cruz por faluar los hombies, y vinic con tinta perfeaion, que ni vn pentamiento tuuiesse que no fu sie de Dios. Pues para honra y gloria deste Chifloy destas tres colas que entonces hizo, haga el sacerdote y todos los que assisten esto tres actos. El primero vua determinacion de hazer en todo la voluntad de Chriflo. El fegundo vn verdadero amor de los proximos, con defleo de dar la vida por la faluacion

de qualquier alma, si fuesse menester. El tercero vn proposito sirme
de la pureza, recitud y perfecion,
de su propria consciencia, con los
quales componga su spiritu para
con Dios, para con el proximo, y
para consigo mismo. Y antes de vestirse, reze tres Aue Marias à nuostra Señora, tomando la por intercessora, para estas tan necessarias
determinaciones.

No es mi intento que se dexen de hazer las demaspreparaciones, que elcriben los sanctos: muchas de las quales está enel Missal, y otras que cada uno tiene por denocion. Pero se que se hallaran bien los que hizieren esto, y mientra mas nos pre pararemos, mejor acertaremos a dezir la Missa.

Comiença luego el Sacerdote a vestirle vestiduras sagradas, que sin ellas no es bien que celebre, como man-

mandan los Papas, Anaclero, Sixto, Sixtus y Stephano, Porque alsi como la Epist. 2. personaes sagrada, y el officio que Sreph.ad haze sagrado, contiene que vse de veltiduras lugradas. Pues no folo enla nueva lev, fino enla vieja tabemos se viauan, como telecenel Ge nesis, de las vestiduras sagradas que renia guardadas Rebeca, de tu hijo Elau, porque era mayorazgo y Sa Exo.31. cerdote: y enel Exodo en el capitu lo treynta y vno, donde mádo Dios à Moysen, que hiziesse vestiduras y ornamentos sagrados para el teni. ploy Sacerdotes, nombrando por officiales dellas, à Berlale, y Ohab. Y pues representa a Christo y las fagradas vestiduras, los ornametos de lu fagrada passion, como luego diremos, trate los con aquella reue Soter Epi reneia que manda el Papa Sorer, a Rola. 2. los Obitpos de Italia, Y tant Grego Gego. Na rio Nazianzeno en su Apologetico zianze. in

Hilarium

Y c'Apologe.

Y el glorioso Sant Hieronymo en la Epistola à Theophylo. Que vesti duras se aya de poner el sacerdote dec'ara lo el Concilio Remiente como refiere Brucardo, diziendo que ninguno se atreua a celebrar sin amiro, alua, stola, manipulo, y cas sulla.

## CAMICTO.

El Amicto lignifica el lienço con que al Redemptor del mundo cubrieron los ojos al tiempo que le efcupian y dauan boferadas. Y quando se pone tobre la cabeça juntamé te en lo interior se ha de hazer vn acto de fee: porque alsi como el amicro primero cubre los ojos, y la cabeç i,y luego baxa al cuello, alico la tee se han de cubrir los sentidos cegandolos, sin querer saber ni escu drinar razones della. Luego baxa al cuello porque proponemos de obe d.cer perfectamente lo que la fee

nos enseña. Y juntamente con el acto de see, sera bien hazer acto de obediencia à nucltros superiores con proposito sieme de cumplir lo que nos mandaren: » porque la see con la esperança cauta salud en el alma. Dize el Apostol Sant Pablo a The. e. que pongamos en la cab ça lacela da, o a mete de la salud significada

GALVA.

por el amido.

EL Alua, representa la vestidura blanca con que vistieron à Christo IESVS, en casa de Herodes para escarnecerle: y es señal que en nuestra alma, hemos de poner la virtud de la justicia, segun dize el Apostol, que nos manda armar con ad Ephos la loriga de la justicia, proponiendo en nuestro coraçon, de no hazer agranio a nadíe, y hazer todo el bien que pudieremos

à nuestros hermanos, y porque en hazer bien a todos, y no hazer agra uio a nadie, siempre es buena la de masia, y nunca se pecca por carta demas, sino por carta de menos, se haze la alua larga y ancha, para que antes sobre que no falte en esta soberana vittud de la justicia y charidad del proximo.

CINGVLO.

E L cingulo es, señal de las sogas eon que prendieron al Redemptor del mundo, y le lleuauan atado delante delos luezes, y de que hemos de proponer en nuestro coraçon ser muy castos, segun aquellas palabras del Apostol Sant Pablo: Ceñios vuestros lomos eó ver dad tan bien nos los mando ceñir el Apostol Sant Pedro: y el señor quando dize. Andad ceñidos los lo mos, y con velas encendidas en vuestras manos. Y porque muchas ve-

Ad Eph.

zes asaece, que con título de hazer bien alos proximos, y de confolar alguna persona affligida y sola, se nos ablanda el coraçon con la piedad y familiaridad demasiada, y nos ponemos a peligro de perder la catidad, pastando del amor sancto al que no estan casto, para significar el recato que es bien guardemos, se aprieta y ajusta el alua con el cin gulo, para señal de que no aya demasia en las tales conversaciones, con que vengamos a caer en algun descuydo de torpeza.

MANIPVLO.

El nianipulo nos ponemos en feñal de aquellos cordeles con que el Redemptor del mundo fue acado ala columna, quando recibio los cinco mil y tantos açotes. Ponemos le en el braço y z quierdo, porque nos acordemos de proponeren lo interior yn acto de paoiencia pa

ra suffrir todos los trabajos y aductidades que nos vinieren, no del caeciendo en los simestros subcessos, y porque para la pobreça y aspereça de la Religion, tenemos necessidad della, al tiempo de poner el Manipulo, aco i demonos dela vida aspera y pentiente que professamos: y determinemos de persenerar en ella.

-SERE OR STOLA

L'di con que lleuaron al Redemptor del mundo atado a la cruz,
por la calle del amargura, y quando
nos la ponemos, ha de corresponder en so interior, vn acto de verdadera mortificación, y ponemos
la primero en la cabeca, porque
hemos de mortificar los sentidos,
proponiendo no querer nuestro
gusto y aperito. Luego haze vna
cruz en el pecho, porque la perte-

ata

Chacruz y el fructo della, y la muofira de que la desicamos es, va entranable amor a la mortificacion. Deciende a la parte y lado finie-Aroy derecho porque propone. mos de mo tificar nos en las colas protperas, no dexando lleuar la voluntad, con la suauidad y gusto del apetito, por el camino de la relaxacion y vana confiança, que el lado derecho fignifica la protperidad: y en las cotas aduertas proponemos mortificaciones, quitando la melancolia y tristeza, para que no nos depriman y hagan cacrend. lesperacion y descon fiança, ilo 109 v omunim she idmol

## CASVLLA

L'a inconsuril que desnuda on a nuestro Christo, al niepo de ponerle ela cruz, y quado nos la pusieremos perficionemos todas las demas vir tudes conviración de encendida cha ridad: que esta es la que da vida a nuestra alma, y perficiona todas las virtudes, y la que hemos de exercitar à este tiempo, arrojando la voluntad lo mas que pudieremos al desico de agradar a Dios en todo

quanto le mos offreciere.

Quando el Sacerdore sale de la sa eristia, es sigura de del nacimiento de nuestro Redemptor que es la ver dadera luz que vino alumbrar à to dos los que viuen en este mundo, y vino del cielo ala tierra, para dat luz alos que estauan en tinichlas y sombra de muerte, y por esta causa se encienden nucuas luzes, y vá delante el sacerdote alumbrandole los ministros.

## INTROITO.

CAntan en el choro el Introito, que fignifica los deficos grades que

que renian los fanctos Padres, que esperauan en el limbo, que los cie los rociassen desde arriba, y las nu ues llouiessen al justo: yque la tier Esa. 49 ra dela lacratifsima virgen pariefse al Saluador. Del Introito dize el glorioso Dionysio Arcopagita c.3. ecclas estas palabras. Despues que el Po Hy.p.24 tifice ha llegado al altar diziendo algunas oraciones, encienfale por todas partes : y comiença alguna cosa delos Psalmos, ayudandole to do el choro que con el aliste. Y por que conviene que vaya can puro y limpio como le requiere paraca alto mi sterio, dize la confession general, para mas purificarfe, y la oracion Aufer à nobis, para poner fe deuoro. Befa la cruz para estar feguro, porque es bien que comie ce con pureza, deuocion y cofiança. Antiguamente los Apostoles començauan la missa por el Parer 500

Con Re Can 5. lapora gunas lectiones de Propho
tas, como aora le haze en el Sabado tancto: Y tabien se dezian Psal
mos enteros en lugar del Introito mas el glorioso Sant Gregorio
acorto de los Psalmos dexando algunos versos, y compuso el Introito de la missa que aora tenomos.

KYRIEELEYSON.

Con Bas. I Concilio Batense dize estas Lans. Palabras, Pues que assi en la Sede Apostolica, como en todas las Pro uincias de Oriente y de Italia, ay tansanca, saludable y dulce costumbre, de dezir el kyrieeleyson nueue vezes con grande affecto y conpunction de coraçon, es nue stra voluntad que en todas las Yglesias se guarde lo mesmo eze.

Fue este Concilio en los años de qua-

quitrocientos y cincuenta. kyrielecy (on es nombre Griego, quiere dezir, Senor misericordia.

Y el mysterio porque hallamos en la missa de Sant Gregorio palabras Griegas, como el kyrielecy Ion, Y Hebreas como Amen. Ale-Itya, Sabaoht, Oflana, Y Latinas como las demas ; es para que nos acordemos, q el titulo dela cruz, se escriuio en estas eres lenguas, y detodas las naciones y lenguas esta congregada la sancia Yglelia catholica, fegun aquellas palabras: Qui per dinerlitatem linguarum ounctarum gentes in vnitate fidei congregalti &c. Quando dezimos el kyrielecylon acordemonos, que autendo nascido Chri-Ro Iesus en el mundo, es bien q le pidamos misericordia, pues vino para faluarnos: y porq esperamos

con ella venir agozar de la compañia de los nueue choros de los Angeles que está divididos en tres hyerarchias, por esso dezimos nue ue vezes kyrie. &c. O enhonra de la sanctissima Trinidad, pidien do al Padre misericordia para que por su omnipotécia nos haga fuer tes para començar el bien, fuertes para relistir al mal, y fuertes para perseuerar: segu aquellas palabras del Pfalmo, espera enel Señor, y haz tus obras como varon fuerte, cofortele tu coraçon y luffre al le nor. Otras tres vezes dezimos christeeleyson, hablando coel hijo porq es nuestra luz, nuestra falud, y sabiduria del Padre, y pedimosle sabiduria para hallar el camino de nuestra saluacion. Y lo segundo pa ra que auiendolo hallado sepamos caminar por el que es andar enver dad. Ylo tercero para que allegue

Pfal.26.

mos hasta el fin dela jornada, que es la vida eterna, porque Christo Io. 14 es, segun dize sant Iuan, camino, verdad y vida. Del Spiritu fan cto nos viene la gracia, y porque hemos menester gracia preuenien te para começar, gracia para apro nechar, y gracia para perfeuerar y acabar bien, repetimos otras tres vezes el kyrielcey son, Odezimos tres vezes essa palabra à cada vna de las tres personas, poig recono cemos q Dios tiene grade mucha y eterna misericordia, y de todas maneras queremos que vie della con nofotros, perdonandonos nue ftros peccados dando nos gracia, y lleuandonos a su gloria.

GLORIA IN EXCELSIS DEO.

SEgu escriue el Papa Thelespho Thelespo ro, porque los Angeles cantaró Episto. 1.

la noche de Nauidad a los pastores, Gloriain excelsis Deo, es bien que le cantemos nototros en las missas, dando muestra del alegria y contento que tenemos de ver à Dios nacido para nueltro remedio. Esto cuenta Sant Damaso Papa,y dize de Thelesphoro que sue el primero que lo hizo cantar en la Yglesia. Y para que con attencion y denoció y fuanidad interior estemos en este passo, ymaginemos la yglefia grande enla qual di ze el Real Propheta David, que queria cofessar à Dios: Y aunque es verdad que las colas del ciolo no fon como las ymagina la rude za de nucitro penfamiento: porque son mas soberanas y excelentes, pero el Señor que por nototros fe hizo hombre para que le pudiessemos conocer, ador ar y ser uir, nos dara licencia para que en apro-

Pfal. 34.

aprouechamiento de nuestras almas, y entendimiento dela missa y maginemos vn templo redondo de gradas y afsientos à manera de theatro, y que enla primera grada estan assentados todos los Seraphi nes, Enia 2 los Cherchines, Enla 3. los Thronos Enla 4. las Dominaciones, Enla S. Las Virrudes. En la 6. Los Poderios Enlaz · Los Princi pados. En 148. Los Archangeles. Enlay. Los Angeles, Enla 19. Los Patriarchas y Prophetas. En la 11. Los Apostoles y dicipulos. Enla 12. Los Martyres, Enla, 13 Los Confellores. Enlar4 Las Virgines. En la 15. Las sactas matronas y los de mas fanctos: Y finalmère otra gra da aca éla tierra, dode por vna par te está serados es Papa y los Carde nales Arçobilpos, Obilposreligio los y ficerdores, y rodo el braço Eclefialtico. Por otra los Empera E 4 dores y

y Reyes, Principes y señores y se do el braço feglar, y que en medio deste templo o theatro redondo esta el altar, y en el Iesu Christo crucificado, y todas estas criaturas del cielo y la tierra estan mirando à este Christo y oyendo v acendie do ala missa que celebramos, è ima ginemos tambien que vemos debaxo de nosotros por vna boca de vna cueua que se abre el lugar del purgatorio, y en el las almas que penan, y estan esperando que seles comunique la fangre del cordero, de la qual que remos hazer participantes à todos, a los del cielo co gloria, alos de la tierra con gracia y perdo de peccados, alos del pur gatorio con refrigerio y liberació de penas. Y estando en este punto acordamonos dela foberana merced q recebimos de hazerle Dios hombre, y no contetos con las gra cias

sias que nosotros le solemos dar por este beneficio, leuantamos de la tierra los ojos alos cortefanos del cielo, y combidamosle à q nos ayuden diziendo, Gloria in excellis Deo:como quien dize. Los de las alturas y del cielo dan gloria à nuestro Dios: Luego ellos entendiendo q aquello en que mas gloriale podemos dar los dela tierra es en guardar su mandamiento de amainos vnos a otros, como el nos amo, guardado entre nofotros la paz que tanto nos encomendo, y en tener la voluntad recta, buena y agradable à su diuina bondad, tornanos a responder diziendo Et in terra pax hominibus bonæ voluntatis: Mandando que nos juremos todos los dela tierra, y tengamos paz entre nofotros, y buena voluntad para con Dios, y q nos vnamos y juntemos con ellos, pa-

Es ra

ra que con esta vnion dela Ygleha militante ytriumphante, fa ga con mayorimperu y affecto, el glorifi car la Magestad dinina Y luego juntos todos los del cielo y de la tierra, con impetu y feruor de spi ritu, començamos a dezir: Lauda mus te, benedimus te, Glorifica. mus &c. Dando loores alabanças y gracias al Padre eterno, al verbo diuino: al spiritu Sancto, ecc. Y es ran grande la embriaguez del spirituy lo que el alma fiente con esta ran soberana compania, que es necessario que elsacerdote buel ua a recoger el pueblo para que guarde la deuocion dela milla que deue diziendo, Dominus vobil. cum, porque presupone que estan como alienados y fuera de fi, con el imperu de dar gloria a Dios: Y por esta causa llaman aquella ora cion que alli le dize Collecta por qua

que recoge el pueblo para la accen cion del lacrificio.

TDOMINYS VO-BISCYM.

Bonesta salutacion, que es la misma con que saludo Booz a los Rut. 6.29 segadores: y porque dessea que las tres personas de la sanctissima Trinidad sean en nuestras almas, dize Dominus vobiscum, como quien dize. El Padre os confirme con su potécia, El hijo os alumbre con su fabiduria, El spiritu Sancto os abrasse con su amor.

TEs aqui de aduertir, que cinco ve zes se manissesta el sacerdore al pueblo en memoria de las cinco que aparecio Christo el dia de su resurrecion, y porque la aparicion des. Pedro sue mas secreta, se buel ue vua vez diziendo có voz baxa. Orato fratres &c. Al das vobiscu, respon-

·vltimo.

responde el pueblo, et cum spiritu Ad Ty.e. tuo: las quales palabras dixo Sant Pablo à Timotheo: dando a entender en esta manera de respuesta, que el sacerdore quando dize mil sa todo ha de ser spiritual y lleno de spiritu, segun aquellas palabras de Sant Pablo, Orabo spititu &c. Y assi en este passo hemos de rece bir el buen desseo que el sacerdote tiene, de que Dios este con noforros, y responder con desiearle

1. ad cor. 14.

> que sea lleno del Spiritu Sancto. COLLECTA.

L'e llama Collecta, porque re coge al pueblo para que este atten to como hemos dicho, o porque no se solia dezir antiguamete sino estando el pueblo junto: o porque en ella recoge el sacerdote toda la denocion, lospiros, oraciones, y lagrimas del pueblo, para offrecer

las a Dios: y assi conuiene que ore. en nombre de todos: y lleuando el coraçon lleno de la deuocion de toda la yglesia, assi militate como triumphante. Las mas delas oraciones se acaba, con per dominu, Porque Christo nuestro bien es medianero entre el Padre eterno y nosotros. No quiso el glorioso. Sant Gregorio que se dixessen dos oraciones, fino debaxo de yn per Dominum, que sea toda vna, y que siempre fuellen nones y no pares, porque el numero par fignifica diuision, que es la cosamas aborrecida de Dios, principalmente en este sacramento, que es sacramen to de vnion, y hemos de procurar de estar siempre vnidos con el por gracia, y vnos con otros con chari dad. Dize te vna oracion porque Dios es vno en essencia, tres en honrra de la sanctissima Trinidad cinco

co llagas : y fiere por los fiere dones del spiritu Sancto, y nunca le lia de exceder este numero, porque el facerdote no sea fastichoso al pueblo. A todas las oraciones responde el pueblo Amen. Que en Hebreo quiere dezir lo meimo q Tirme, o hagate afsi. De lo qual uft. Apo haze mencion Iuftino Philotopho martyr, en la Apologia segunda. Porque los desseos y periciones q el sacerdote pone a Dios, conformafe con ellas el pueblo, en cuyo nombre el facerdore las offrece.

10.2.

cinco en memoria de las cin-

EPISTOLA.

Es la doctrina de los Prophetas y Apostoles, ala qual hemos de estar atentos, preparando nos pz ra recebir la de lefu Christo que fe nos canta en el Euangelio. Anti guamente tambien se dezia Epistola enla missa, pues que el gloriole riofo S. Dionysio Ariopagita en el Dion. ce
§ cap. dela celestial hyerarchia di lest. Hiero

ze, qui edose dicho el Introito de c.1.2. pass
la mista, lea luego por orde los mi

nistros alguna lectro de sagrada es

criptura, y algunas vezes se lee pro
phecias, otras vezes Epistolas dios

Apostoles, porque on esta luz prepa

to el señor nuestros animos para q

entendamos la del Eurogelio.

GRADVAL.

A abada la Epistola se dize el responsorio, gradual, y Alelaya, lla imalie resposorio, porquamos repitiendo algunas palabras que se resposo alo que la Epistola se ha cantado, o porque dezimos palabras co que el nuestro coraço responde ala doctrina que la Epistola hemos oy de, Gradual se llama porque so sinsistros que se diuertos ministros que se diuertos grados de alsietos: o porque yamos

vamos subiendo de grado en gras do alas virtudes, hasta llegar al sumo grado que es cumplir la doct.i na del Euangelio que esperamos oyr. Aleluya quiere dezir lo mifmo que load a Dios con alegria, y fignifica aquel inefable gozo que tentiremos en lagloria quado por auer oydo y obedecido a las palabras del Euangelio nos veamos en ella, segun aquas palabras de Tho bias: Por las plaças y barrios le ca tara el Aleluya. Es vocablo Hebreov no setraduxo en latin porque no se puede declarar el gozo que en cierra, y acordandonos que mediante la redempcion de nuestro señor Iesu Christo hemos de gozar de la alegria del cielo, dezi mos con impetu de gozo de deley te y gusto el Aleluva.

Aleluyafignifica loor de Dios y y dizele tres vezes porq loamos a Dios

Tho.13:

41

Dios por quien el es, y por los bie nes que nos ha dado: y loamos le en lus fanctos, cantale con paula alegre y grande, porque con alegria himos de arrojar los coraço nes en lus alabanças, como dize el Sabio: Glorificadle quanto pudie-

redes q mas merece ser alabado. Eccl. 44.

FEVANGELIVM. Dize el Concilió de Valencia Celebrado el año, 15 del Rey Cô. Vale Theodorico que le diga el Euan gelio despues de auer cantado la Epistola, y antes del offertorio enla missa delos Carecumenos, y la razones por que alsí como los discipulos aparejauan el camino para Christo, assifu doctrina que es la que de ordinario se cancaenla Epi stola precede al Euageho de Chri sto, enciendense al trempo de dezir el Euangelio nucuas luzes llewan la cruz delante y encienfan el

libro y el alcar, porque el Euangelio de Christo alumbro los coracones ciegos con nueua luz de do Crina: Dio olor de suauidad con 1.y amorofa y fuaue: y estendio la vandera dela cruz en todo lo cria do. Cantase hazia la parte del cier co, porque lança del mundo a lucifer principe de las tinieblas, que dixo con foberuia infernal, que auia de poner su silla ala parte del cierco, y ser semejante al altissimo. Y advierte con esto el que cantael Euangelio, que ha de pro curar luz de sabiduria, olor de buen exemplo, y cruz de mortificacion si quiere ser verdadero ministro, quesignifica por la luz, encienfo y cruz, y pues se signa enla frente, enla boca y encl pecho para dezir el Euangelio, acuerdese que no ha de tener verguença de predicar el Euangelio, y que le ha libro

Efa.14

A.A. Josh

42

le ha de confessar con la boca, y creer en el coraçon, segun aquellas palabras del Apostol Sant Pa AdRo. e blo. Notengo verguença de predicar el Euangelio, y en otra parte. Con el coraçon se erec para ju ed Road sicia: y con la boca se conficssa para la lud. Propega so mesmo todos los que resignan para oyr el Euangelio, se ministra de uocion que se leua el ministro del altara CREDO.

Lamafie el Credo Symbolo, que quiere dezir jūra, porque es vna jūra delos arriculos dela tee que a predicar por todo el mūdo: y porque despues le leuararó aigunas heregias en la Yglesia Carbolica, declaro el Cocilio Niceno mas pae ticularmere los misterios del Credo, coponiendo el Symbolo Niceno, qes el que en la mista se canta por esta de canta el can

y la razon de cantar el Credo legun declara el Concilio 3. Toleda no, celebrado el año de 580 fue pa ra professar la see Christiana, pues que hemos oy do alguna parte della en el Euangelio, Y assi se ha de dezir el Credo, haziendo con el coraçon muchos actos interiores de see.

OFFERTORIVM. E Nel offertorio offrece el facer dore el caliz, con vino agua y la holtia, y el pueblo, offrece los dones que lleua a la Y glefia, y conuie ne que assi como offrecen dones a Dios offrezeantambien fus almas reniendo las puras y agradables a Dios, y poniendolas en las manos dela diuina voluntadi pues esta escripto que puso Dios los ojos en Abel, yluego los pulo en fus dones y no miro a Cayn nia fus dones porque no le era agradable. Apare jasse el caliz con vino y agua para dar a entender que de la llaga de Christo mano agua y sangre y esta sangre es el sacrificio mas agradable al Padre eterno y tambié porque el agua fignifica el pueblo fegun dize enel Apocalypsi, y dase Apo. 17. a entender en esto que sean todos vna meima cofa con Christo: Co mo orana el mesmo señor diziendo al Padre. Ruegote Padre que fean vna mesma cosa como ru y yo lo tomos. Aparejasse el sacer dote para el offertorio incensan. do, lauandose las manos y orando porque da à entender quel sacriscio que quiere hazer es odorifero en la presencia de Dios, segu aque llas palabras del Apostol, Entrego fe por nosocros a Dios, como hostia y oblació en olor de fuauidad, Dion de Lauase los dedos segun dize sant Ecclesias. Dionysio en el libro de Ecclesiasti hierarch.

3 Ca

ca Hyerarchia, fignificando que conuiene por aquel tiempo q este limpio no tolo de los peccados ve males, sino tabié de las mas minimas imperfectiones que vuiere co nictido, haze eracion diziendo. In spiritum humilitatis &c. y plde las oraciones del pueblo dizié

de. Orate fratres prome, &c. porque le conosce por indigno sino es

ayadado con oraciones.

10.17.

Cyp.inco

Cyp.inco

Segunde colige del gloriolo fant

rione de

oratio.do

fo Sant Juan Chry fostomo, de S.

Chry. ho. Augustin y S. Ambrosio antes que

18. prefat. el facer dote entre en aquella ma
Aug. de S. tautilota oración del Canon pre
viduitate tende disponer los animos de los

c.16. Am- oyentes, diziédoles alguna cosa do

bro. insua la alteza del sacramento y dela re

missa.

ucrencia y atención q enel de uen

tener, y canta alabanças y Joores a

Dios

Dios parag nos sea propicio, y vie co nofotros de misericordia. Y asfi dize, ea hermanos, deminus vobiscum, el señor sea con vosoros. Responden, y sea tambien con tu spiritu, Torna a dezir, sursum cor da, Leuatad los coraçones alo alto responden, ya los tenemos leuantados à Dios en quien pensamos, confiamos y adoramos. Dize el fa cerdote, gracias agamos domino deo nostro. Demos gracias a nuestro señor Dios por la merced que os ha hecho de aueros leuantado los coraçones, pues no teniades o seguir fuerças paraello, Responden digna y justa cosa es dar le gracias por tan señalada merced. Toma occasió de alli elsacerdore para dar gracias a Dios por los demas bene ficios de su mano recebidos, dizie do. Vere dignu &infin eft, &c.ver daderamente es cosa digna y justa ome av

Sancta y faludable, Señor Padre omniporéte que te demos gracias y acaba su prefacio, que todo esta compuesto de alambanças diuinas.

SANCTYS SANCTYS

SANCTYS.

Dize el Concilio Basense que es ta dulce labrolay amable co sa estar llamando a Dios. Sancto, fancto, fancto, que no solamete en todas las missas, pero si de dia y de noche lo estupiessen las almas, can tando no les engendraria fastidio, &c. Tomo la yglesia esta voz de aglias palabras del Propheta Efayas que dize, que vio al señor sen tado en fu throno leuantado, y los Seraphines diziendo. Sanctus, fan ctus, fanctus, eres Dios delas bata llas &c. El gloriofo fant Iuan Damatceno cuera, que aviendo pestilencia en Constantinopla, en vna procession que por ella fe hazia,

vn nino

Efayas.6.

Dam. c.3.

vn niño fue fubido vifiblemente al cielo y esperando todos con gran admiracion y atécion el successo: torno luego à abaxar diziedo que auia oydo cantar a los Angeles, Sã de Deus, sande fortis, lande, &in mortalis miferere nobis, y al punto que el niño acabo de dezir estas palabras cello la pestilencia, y por esta causa y ser ellas tan dulces, se mando en el Concilio Calcedone Con. Cal se, que se diga sanctus en codas las cedonen. mislas, y assies bien que las digamos con spiritu, alas quales añade la Y glesia las que cantaron los niños el dia de los ramos, ala entrada de Christo en Hierusalem. Be nedictus qui venir in nomini domini,&c.

CTEIGIT VR. D La primera se llamana missa de Carhecumenos, que era desde

el prin

el principio hasta el prefacio. La fegunda se llama Canon, que comiença dende el Teygirur hafta, Præceptis salutaribus moniti,&c. La tercera fellama comunió, que es desde aquel punto hasta el cabo. Es el Canon vna oración fecreta, y vna reglay parte principal de la missa, cula qual se bendice la offrenda, Inuocanfe los fantos: Sacrificale Christo, confagra fe la hostiay caliz: aplicase à biuos y a diffunctos, ydan le gracias por tan alto facrificio. Llamole legun Sant Isidro, y Papias Canon, que quiere dezir, regla o institucion. Parre del Canon compuso Christo, conviene a faber, las palabras dela confagracion, y las del Pater noster. Parte los Apostoles, como las cruces que en el se hazen, y la Baf.de.ss. inuocación antes de confagrar, co mo se colige de Sat Basilio. Partes

los

45

los Papas como S. Gelasi, y otros
Pontifices, y porq lo deuio de juntartodo. Sant Epiphanio dize sant Grego.in
Gregorio q ordeno el canon, Qui Epist. ad
dam sesolasticus, y piesan algunos los Epist.
que entiende Sant Gregorio por

fant Epiphanio, mairros

Dividele el canó en leys partes, en la primera pedimos a Dios quo bendiga el pa v vino que se ha de confagrar, y offrece le por la Ygle fia, por el Papa, por el Rey, por los encomendados. En la fegunda inuncanfe los fanctos juntando nue ftra deuccion co la suya, para que todos juntos offrezgamos la diuina offienda, que es Christo Ielus a fueterno Padre, y comiença def de aquellas palabras, comunicates &c En la 3. pedimos a Dios q reci ba nucftros dones para q por ellos nos liure dela codenacio eterna, y nos de fugracia y gloria, comie ca delde

desde, Hane igitur. En la quarta ponense las palabras de la cotecra cion, con las quales se conierte el pan en carne, y el vino en fangre, y comiença esta quarta parte del de. Qui pridie quam pateretur. En la sexta acordamonos de la cruz, y de todos los mysterios de Chri sto, y pedimos que por ellos sea re cebidos nuestros sacrificios: comie ça. Vnde & memores Enlafextay vltima pedimos mediante el facri ficio, descanso para los diffuntos, y parte enla bienauenturança en compañia de los fanctos, para nofotros los ministros, comieça desde aquellas palabras. Memento etiam Domine nobis quoq, pecca toribus &c.

Dizese el Canon con voz baxa, para dar à entender que hemos de tener attencion en lo interior, y se nos declara que son tan altos y tan inesainefables los mysterios que se tratan con Dios que no es bien que los oya el pueblo para que los ten gan en mayor veneracion. Y pues nuestra madre la yglesia no quiere que sus secretos se descubran no es bien que nolotros declaremos las palabras del Canó eneste libro, fino que folamente declaremos al pueblo lo que vee hazer en enel canon, y le digamos el spiritu que ha de tener mientras fe dize. Todo este tiempo se ha de gastar en pensar enla passion de Christo y en fu cruz, y el desseo que tenia de saluarnos muriendo en ella, y esta es la causa porque el sacerdote haze tantas cruces, al principio humillasse el sacerdote, besa el altar, y comiença a hazer tres cruces, fignificando la obediencia liumil deque Christo Je us ruuo a u eterno padre, quando queria paatillaun de cer

descer, vel dusce beso de amor de las almas por quien yua a morir, y porque el Padre le entrego a la Ad.Ro.8. muerce feguaquellas palabras del Apostol à su proprio hijo no perdono, mas por nototros le entrego, y el mitmo hijo te offrecio ala Toan. 10. cruz, segu aquello que el dize por Sant Iuan, mi alma pogo por mis ouejas. Y el Spiritu Sancto, tambien le entrego pues murio por amor. De aqui se collige, que este morir Christo en cruz, hemos de agradeeer atodas las tres perfonas ,y por esta causa hazemos las tres primeras cruces. Mas adelante hazemos cinco cruces juntas quando dezimos, be nedicta aferiptam, &cc. En niemoria de les cinco dias de la femana fancta, defde el dia de ramos hafta la feria lexta, porque en todos elles padecio Christo trabajos por de Jer. nucltra

nucltra saluacion.

Quando se leuera la hostia, acordemonos de quando Christo fue enclauado, y leuantada la cruz en clayre, para que todos le miraffen.

El leuantar del caliz da a entender que assi leuantado delante to do el mundo derramo su sangre. Estiende luego el sacerdote los braços, para que nos acordemos que los estendieron a Christo, qua do le enclauaron, descoyuntando le sus huessos, como dize el Pro-

Pheta.

Luego haze otras einco cru- Pfal-25 ces quando dize, hostiam puram, &c. en señal de las einco llagas, y torna se a inclinar, y besar el altar, dando a entender la obediencia y elamor que nos mostro, quando murio en la cruz. Haze despues desto otras tres cruces, dizicadiziendo corpus & sanguine, & c. dando a entender que por la cruz de Christo los bienaueturados ric nen gloria, y los del purgatorio alcançan refrigerio de su pena, y no socros peccadores gracias y remis-

sion de nuestras culpas.

Hierefe el facerdote enel pecho diziendo. Nobis quoq peccatoribus, en memoria de la con ricion que entonces tuudel buen ladron para que nosotros juntamente nos conuirtamos co el, pues es el mes mo Christo, el que esta aora enlas manos del sacerdote, q el que estaua enla cruz muriendo y perdona do al buen ladron. Finalmente ha ze otras ocho vezes, tres primeras quando dize. Sanctificas, viuifi cas, benedicis: q fignifican las tres horas que estuno leiu Christo viuo en la cruz. Las otras tres, per ipfum,& cum ipfo,& in ipfo,figni fican

ficar las tres horas q estudo muer to antes dela sepultura: Otras dos haze en el labio del caliz, y hazia el pecho, para fignificar el mysterio del agua y fangre, que manaron del costado de Christo en la cruz. Y quando se hazen estas cru ces se descubre el caliz: porque en tonces se rompio el velo del tem plo y se descubrio el sancta sancto rum, Y aunque es verdad que los mysterios destas cruces, se declaran de otras muchas maneras, pa Argivat reciome seguir la doctrina de Sat Iuan Chryfostomo y orros Sancos, declarandolas alsi, para que el que eye la missa no salga vn pun to de la consideracion de Christo puesto en cruz. Todo esto dize el facerdote en el filencio, y luego le uanta vn poco la voz diziendo. Per omnia secula seculorum, en memoria de la voz que leuanto ChriChristo quando espiro, Cum cla more valido & lacrimis, diziédo, Pater in manus tuas comendo spi ritum meum &c. responden los circunstantes, amen, acompañando los elamores y lagrimas de có passion, de la sanctissima Virgen, y de otras sanctas mugeres que se hallaron al pie de la cruz.

CPATER NOSTER.

fignifi-

Hiericap: Cegun refieren los sagrados Do Aug. ser. stores, Sant Hyeronimo, y Sar in vigi. Pa Augustin: Dizese el Pater noster sche. en la missa, porque es la oracion mas excelente que podemos dezir: assi para alcançar las periciones que en ella se contiene, como para prepararnos ala comunion, y es de aduertir: que enlas missas ca tadas tiene el subdiacono la patena cubierta, y quando se dize el Pater noster se descubre, y porque la patena suele ser dorada, yel oro

fignifica la ditinidad, y alli quifo nuestra madre la Yglesia que entendiessemos, que todo el tiempo que estaua Christo padesciendo en la cruz, la divinidad estaua como cubierca con vn velo: porque no se vian sino trabajos y dolores, mas en el punto que espiro en lacruz, se descubrio vn poco, haziendo effectos de divinidad, como el terremoto: el eclypse del Sol: el romperse el velo del templo. Y por esta causa dixo el Cen turion. Vere filius Dei eratific, Y para lignificar efte descubrimien to de la diuinidad, descubre el dia cono la patena, quitando le el velo que tenia delante.

Marc. 1)

# PER VOBISCYM.

A Neigua costubre es dezir enlas mistas Pax dne & c. como se cost

G 2 gede

de Sant Dionysio, libro de Ecclefiaftica Hyerarchia, Y Iustino Phi losopho martyr, Y del Papa Innoinocenciotercero, en la Epiftola q escribioà Decentio Obispo: Dizense estas palabras, porque mediante la cruz y passion de Chri. fto, vino la paz al mundo, y se hizieronlas pazes entre los hobres y Dios, y entre los ciclos y latierra. Y porque es razon que nos pre paremos con paz para recebir el sacramento de paz. Pero primero que se diga, Pax domine &c.leuan ta el facerdote la voz en alto diziendo. Per omnia tecula feculorum, y leuantale la hostia postrera, en memoria de q acabado el si-Iencio ytrabajo, dela muertey pafsion de Christo, resuscito y apare cio a sus discipulos, alos quales fiempre faludaua diziendoles, Pax A cftc A este riempo se divide la hostia en tres partes, para lignificar que es offrenda que se haze a la sanctilsima Trinidad, o para fignificar los tres estados de fieles, por quien le offrece la missa:conuiene a saber, los bienauenturados, significados por la parte mayor de la hostia, y los que estan en el purgatorio, à quien fignifica la otra parte, donde se rompe la par ticula, los quales aunque eften leguros de lu faluacion, no gozan de la bienauenturança del cielo, hasta que salgan del lugar dela pena. La tercera que le echa en el caliz, fignifica los que estan en la vida presente, que conviene que sean compañeros de la passion y sangre de Christo, si quieren partici-

partes, podemos traer ala memo

Par dela gloria de lu resurrection. 2-ad es, Quando se divide la hostia entres ria, quando Christo espiro en la cruz, q fe aparto el alma del cuer po, y toda la langre que tenia en las venas se derramo. Y por esta caufa de la fegunda particula, que fignifica el cuerpo, le parte la tercera, que fignifica la fangre, y cae enel calix de la sangre de Christo. Puede se tambien entender, por esta junta de la parte de la hostia con la langre del caliz, la refurrecion de Christo Ielus, donde se junto el alma conel cuerpo, y por que esta vnion se hizo mediante la virtudinfinita de las tres perso nas diuinas, le hazen à effe tiempo tres cruzes en la meimahostia. Y tambien para fignificar las tres pa ces que recibimos, mediante la passion de Christo, Paz de tiempo con que nos espera à hazer pe nitencia: Paz del coraçon con la gracia que comunica, a los que de veras se convierten. Y paz eterna de gloria que darà a los suyos en la bienauenturança,

CAGNVSDEI QVI &c. Segun el Apostol Sant Pablo, AdHebis Christovino al mudo para per donar peccados, reconciliarnos y ponernos en paz có el Padre eter no, como fiel Potifice y medianeroentre Dios y los hombres, y por esta causa, consideramos le su bido al cielo, y fentado a la diestradel Padre, exercitando el otficio de medianero, y poniendo le delante lu muerte y passion, Leuantamos los coraçones diziendo. Agnus dei &c. Cordero de Dios q quitas los peccados del mundo, ten misericordia de nosotros, Y da fe paz al pueblo, parafignificar q conviene que nototros andemos vnidos en charidad, y viuamos

con paz, que es vinculo por donde se llega ala perfection, si queremos gozar de la intercession del principe de la paz y de su com pañia enlas moradas eternas. Porque no es justo estar divididos en la tierra los que tienen en el cielo el mesmo Redéptor, señor y juez assentado ala diestra del eterno Pa dre que esta esperando a los que eneste mundo moraren en paz,pa rajuntar los configo en la bienauenturança. Y porque nos embio al spiritu Sancto, en lenguas de fue go, para abratlar nueltros coraço nes en amor, y el befo fignifica amor por esta causa en aquel tiempo se da el Osculam pacis, que ranto dell'eaua de la espota en los cantares.

Cantic. I.

COMVNIC: Percibefe el facerdote para comulgar con exercicio delas

VII-

virtudes, principalmente dela humildad, diziendo las mesmas pala bras del Centurion, quando combidandose Christo ayr a su casa à curar le su criado respondio. Do Mar-8mine non fum dignus &c. A este tiempo los seglares que no há de comulgar, es bien que comulguen spiritualmente con el sacerdote, haziendo las melmas diligencias y apercebianientos que si comulgasten, y los que huuieren de comulgar, dispongan fus consciencias para recebir en su alma, tan alto facramento.

COMMUNICANDA. SEgun refiere el glorioto S. Dio Cap.3.

nuio, en acabando de recebir la eccle, hie. fagrada communion, di el pueblo gracias por las mercedes recibidas, y principalmente por cl mylterio de su redempcion, que enla missa se ha celebrado. Y en teñal

desto leuantan las vozes y ruegan le como à señor que assiste en la bienauenturança con el Padre eterno, les de gracia y virtud de per seuerancia: por essa causa dize el sacerdote la oración postrera.

-B-anin

#### BENEDICAMVS DOMINO O ITE MISSA EST.

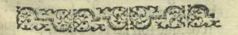
M Anda el Concilio Agatense, que se celebro el año del Senor de quatrociétos y diez y ocho que ninguno se salga de la Yglefia, hasta echada la bendicion, con la qual el pueblo se despide en paz dando gracias a Dios, por los my sterios de la missa: y por lagracia y gloria, que mediante ellos recibe.Y porque despues dela venida del Spiritu Sancto, los fagrados di cipulos fueron embiados por todo el mundo à predicar el sancto Euangelio. El diacono que lo reprefenta

plake.

presenta, se buelue al pueblo di ziendo, se missaest, el pueblo se ra bien que se acuerde de la merced recebida con el Euangelio que los Apostoles ses predicaron, y de gracias a Dios diziendo. Deo gracias.

TEsto baste para declaracion dela missa, para dar algunaluz, para que se oya con attencion, y se atsista a ella con deuocion, que aunque no es malo rezar en la missa voca mente, creo que seria de ma

yor protechoestar attentos en tendiendo y participando delos diuinos mysterios que en ella se cele bran y reprefentan.



### Declaracion del Pater

Noster por actos interiores de la voluntad, y entendimiento, que son pensamientos y desseos.



Eclara el Pro pheta Dauid, quan necessaria cosa fea, traer siempre occupada el alma en bue-

pfal76.

nos pensamientos y desseos, diziendo. El pensamiento del hombre te confessara Señor: y las reliquias de los pensamientos te cele braran dia de siesta, como quien dize, con los buenos pensamientos te glorificaran, y el dia y tiem po que gastare en los buenos desseos, que son las reliquias, que que dan de los buenos pensamientos, sera sancto y agradable para ti, por que assi como con el pensamiento consentido de peccado mortal, pierde el alma la gracia, y se condena para siempre, assi tambien gana gloria eterna, con los buenos pensamientos y descos, augmentala gracia, conserua las virtudes, dispone el spiritu para obrar, qua do venga la occasion, ocupa el tiépo lo mejor que ser puede: resiste alos malos pensamientos, afferuoe rase para la mayor deuocion.

Y porque la mas excelente oració de rodas, es la del Pater noster, Los pensamientos y desseos que en sus palabras se encierrá, son los mas altos, necessarios y persectos. Y a si si sera bienyr declarando en cada palabra el acto interior que le puede corresponder, segun la deuoció de algunas almas, porque diziendo

diziendola, aunque no sea gustando actualmente de lo que propone el deffeo, como tenga intenció de querer lo que dize con la boca y el coracon, no ponga contraria determinacion, es acto libre de la voluntad, y por que no todas las almas en los actos interiores que hazen quedan fatisfechos, ni en to dotiempo esta el coraçon dispue Stopara tener attencion interior, y repetir vna palabra del Pater noster, o las cuentas del rossario, es muy facily en que sepuede em plear mucho tiempo que le pierde entre dia, fera bien que con las palabras del Pater noster, den muestra de lo interior que el coraçon defleasing floren zorlazam

Pater Noster qui es in calis.
Acto de consiança.

diziendo

PVes el Señor nos manda que llamemos à Dios Padre, y fabe mos que rodos los padres sustentan fauorescen y amparan a sus hi jos:y no ay Padre ta malo que pidiendole el hijo pan lede piedra ni se le pide hueuo lede escorpion,y pues no tenemos aquié aeudir sino a tal padre, que es Padre de misericordia, y le confessamos que esta en el cielo, sustentando el mundo ydando gloria alos angeles, dizien do estas palabras nos nace enel alma vna gran cofiança de que este padre nos ha de lleuar al cielo, yfa uorecernos en todos nuestros tra bajos. Y alsi estas palabras nos ani man en rodos nuestros desconsue los, desconfianças y temores y sera bien que las digamos haziendo vn acto de confiança en Dios.

gSanctificetur nomen tuum. Acto de amor de Christo. OSH

Elnem

E L nombre de Dios se llama Christo, o el nombre significa el conocimiento de Dios, y si bien miramos todos los desleos de vn alma que tiene pura oracion, van aparar en este vniuerfal desseo, de que lefuChrifto y fu cruz, fangre y valor fea conocido, adorado, glo rificado y honrrado en todo el mú do, porque no puede fuffrir el co raçon que aya hombre que no co nozca y adore a Christo, y antes le parece que es poco este mundo criado, para cumplir con lo que este Christo merece, y querria que el Padre ererno criafle de nueuo otros cien mil mundos, para que rodos le adorafien, yninguno otro desseo ni palabra le hinche táto el coraçon como esta, Sanctificado seatu nobre, glorificado sea Christo, bendicto sea Christo&c. haziendo con lo interior quando la dizc ALIGH III

de Christo para col objet

Adueniat regnum tuam.

Acto de martyrio.

Desse tanto el alma servir a Dios que no se contenta con menos que morir por el, para yr luego agozar de su Reyno, no pu diendo suffrir el desse que le cau sa el ausencia y el amor, y assi dize, dame Señor que muera por tipara que reyne contigo, y muera yo mil muertes por tu sanctissimo Reyno.

Fiat voluntas tua sicut in cele

es in terra.

Conformidad con la volun-

Inguna persona ay que no ten gatrabajos, o que no le suceda algo contra su volutad, gusto y opi nion, y es gran aliuio reperir mu-H chas chas vezes que se liaga la voluntad de Dios, para que quando se offrezea qualquier cosa contraria à nuestro desse el almase halle apercebida con el rendimiéto en la voluntad diuina, y gane con esto aglla soberana resignacion de don de nasce la paz interior, tranquili dad del alma, y serenidad de spiri tu que la tiene siempre en vn ser có qualquier cosa q se le offrezea y exercitando este rendimiero, en senses de sta conformidad diziedo siat &c.

#### Panem nostrum quotidianum. da nobis bodie.

Acto de pobreza.

Contentase el alma con vn pedaço de pan que baste para ca da dia, dado por la mano de Dios y desprecia y aborrece todas las demas rigzas y abudacia de cosastemtéporales del mudo de qualquier orra manera possey das, y assi dize à su Dios, senor dame un pedaço de pan con que oy pueda passar la vida para seruiros, y todo lo demas del mundo no lo quiero.

## Ft dimitte nobis debita nostra,

Acto de contricion.

A Cuerdansele los peccados de la vida passada, y pessale en el alma de auer los cometido y con proposito firme de consessar los que no vuiere confessado, y de nunca mas peccar, pide a Dios que se los perdone lloradolos con vn ver dadero acto de contricion dizien-

Sicut & nos dimittimus debitoribus nostris.

Acto de amor de los enemigos.

El camino mas corto, mas cier
to y mas feguro para llegar ala
H 2 per

perfectiones clamor deles enemi gos (como dize el Señor por Sant Matheo) amad à vuestros enemigos &c. Sed perfectos &c. como quien dize, esta es la perfectiover dadera, amar los enemigos, hazer bien alos que nos hazen mal, orar por los que nos perfigueny calúnian; y no ay alma tan pacifica y apartada del mundo que no tenga alguno que à ella, o à fus cofas no feade alguna manera cottario, o à quien no renga alguna repugna cia de la voluntad, muchas vezes acaefce fer fin caufa, y de valde. Pues quien quisere merecer mucho delare de Dios, a cuerdefe de todos estos a quien no tiene tan en tranable amor como alsi melmo. y pogalos delante de los ojos per donando les las injurias dellos re cebidas, y effreciendo dar la vida porla faluacion de qualquiera de-י שבני .

llos fi fuesse menester, assi como Christo murio rogando por sus enemigos, y portodos los pecado res, y perdone las offentas que le vuicren hecho, assi como querria que le perdonase el Señor ael, sus culpas deudas y peccados.

# Et ne nos inducas in tentatione. Acto de resistencia a todas las tentaciones.

Vando nos combate algunatentacion, si est unicsiemos di
ziendo estas palabras, y pidiendo a
Dios fauor no cayriamos, aunque
mas importuno y pegajoso sea el
pensamiento, y que parezea que
el alma no ledesecha tanpresto del
coraçon, porque si dize alguna palabra o haze alguna obra con desfeo de resistir, es senal que no con
siente, porque lavitoria no consiste en echar luego desi el pesamien

H 3 to

to todas vezes ta presto, sino é no tener consentimiento del enla voluntad, y por señal de q el alma no consiente, diga esta palabra, & ne nos inducas intentacione, quando esta peleando con la tentación y se viere tetado. Y si se preuiniesse có estas armas, haziendo estos propositos de resistir muchas vezes, a vn quando no esta tentado, halla riase mas fuerte para resistir al tie po que viene a ser combatido.

#### Sed liberanos a malo. Amen.

Acto de firmeza enlos votos ypro positos dela vida passada.

A Men en Hebreo quiere dezir firme, y vna delas cosas que el alma mas siète, es ver que cada dia propone buenas cosas a Dios, y que no perseuera enellas, antes falta al mejor tiempo delo que propuso, y que-

y que quebratalos votes que pro metio, interuiniendo alguna cosa mala que le haze boluer atras, y ol uidar deaquellos desseos antiguos q Dios le auía dado, acordandose dellos torna a retificarlos, y proponer de nucuo sus desseos, dizió do esta palabra, Amen, sirme, como quien dize, sirme estoy Señor. en redos mis votos y propositos, librame tu detedo mal.

de muchas maneras. La primera de muchas maneras. La primera tomando cada dia vna palabra destas para meditar enella, y exicitar se en aglacto, o en todos siete, o guaren mas dias, conforme tuniero denocion. La segunda tenié do por exercicio passar cada dia vna vez, el rossario de estos actos, pues se haze con tanta presteza, que no ha de durar mas so que esta en el coraçon, quanto dura la palabra

H 4

y filleuare vn acto cotinuado que dure mucho tiempo, avique repi ta muchas vezes las palabras, tan to que mejor. La tercera, legun la necessidad q el almatiene, echar mano del Rosfario, y dezirla palabra que mas apropolito le viene, como a le vee delconfiado, dezir muchas vezes, Pater noster qui es in celis, frentada, & nenos, inducas &cc. La quarra, vlando desto ariem posperdidos como quando va ca mino quando es pera algun negocio, quando esta en la cama fin po der dormir, o quando esta indispuefto el cuerpo, porque aunque no vaya haziendo mucha instancia ni vava con interior fentimiento y gusto tentible, como el coraçó no repugne alo que la boca dize, es do dela volutadagradable a Dios meritorio y facil dehazers ob ad coraçon, à quanto dura la palabra

