## SERMAM

## N.S.DA ENCARNAÇAM

EM A IGREIA DE SANTA CATHARINA
de Monte Sinay da Cidade de Lisboa, na solemne festa,
que lhe saz a sua deuota Irmandade, estando
o Senhor exposto.

Pello R. P. Fr. LVIS DE S. IOSEPH, Lente de Theologia, & Custodio da Prouincia de S. Antonio dos Capuchos.

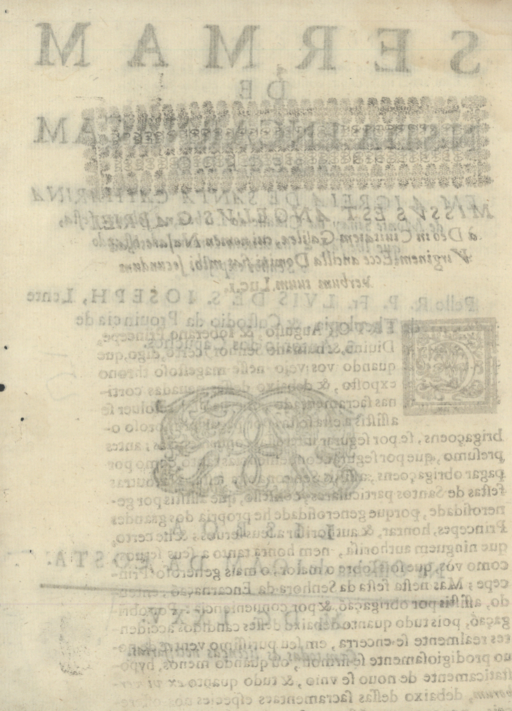


LISBOA.

Na Officina de I O A M D A COSTA: '.

M, D C. LXXV.

Com todas as licenças necessarias.





## MISSUS EST ANGELUS GABRIEL à Deo in Ciuitatem Galilea, cui nomen Nasareth, ad Virginem. Ecce ancilla Domini siat mihi secundum verbum tuum. Luc. 1.

ERTO (Augusto, & soberano Princepe, Diuino, & humano Senhor) certo, digo, que quando vos vejo nesse magestoso el rono exposto, & debaixo dessas neuadas cortinas sacramentado, me nao sei resoluer se assistis a esta festa, por pagar primoroso o-

brigaçoens, se por segurar interessal conueniencias; antes presumo, que por segurar conueniencias tanto, como por pagar obrigaçõens, assistis Senhor aesta festa. Nas outras festas de Santos particulares, confesso, que assistis por generosidade, porque generosidade he propria dos grandes Princepes, honrar, & authorifar a feus servos; & he certo, que ninguem authorisa, nem honra tanto a seus seruos, como vòs, que sois sobre o maior, o mais generoso Princepe; Mas nesta festa da Senhora da Encarnação, entendo, affistis por obrigação, & por conneniencia: Por obrigação, poistudo quanto debaixo desses candidos accidentes realmente se encerra, em seu purissimo ventre de nouo prodigiosamente se firmou, ou quando menos, hypostaticamente de nouo se vnio, & tudo quanto ex vi verborum, debaixo dessas facramentaes especies nos offereceis, por cooperação sua em suas virginaes entranhas, re-

por consense de la first de la Sentoria de Sentoria, por la sentoria de la sentoria del sentoria de la sentoria de la sentoria del sentoria de la sentoria del sentoria que como este Diuino Sacramento he huma continuada Encarnação? meurnationis extenses, tudo quanto se diz, ou faz, em louvor da Senhora, & do titulo da Encarnação, cede por este ti ulo em gloria vossa nesse Diuino Sacramento, Mas daime licença, meu Deos, para dar ao Euangelho huma vista, porque sem perderuos de vista, no Euange-Iho acharemos as circunstancias principaes da festa.

Em huma folemne Embaixada, a de maior porte, que o mundo vio, se resolue o texto Euangelico, que nesta festiua folemnidade se canta: na Embaixada, digo, que trouxe o Archanjo S. Gabriel à sacratissima Virgem, a quem estes deuotos cultos se consagrao em ordem ao inefauel mysterio da Encarnação, em que o illustre titulo da Senhora, & da festa se funda: Embaixada, sem duuida, a de maior porte, que o mundo vio, porque nao vio, nem ha de ver o mundo, Embaixad i de tanto porte, como esta, confiderando bem a Magestade do Princepe, que a mandou, a Toberania da Princela, que a recebeo, a excellencia do Embaixador, que a trouxe, a importancia do negocio, que nella se concluio; porque o Princepe, que a mandou, foi o Rey dos Reys, o Senhor dos Senhores, o Monarcha do Vniuerso, Deos Senhor nosso: missus est à Deo, a Princesa, que a recebeo, foi a Serenissima Raynha dos Anjos, soberana Emperatrix do Ceo, & da terra, a Sacratissima Virgem Maria: ad Virginem, o Embaixador que a trouxe, foi hum dos affiltentes principaes da Corte celeste, hum dos maiores Princepes da gloria, o Archanjo S. Gabriel: Angelus Gabriel, o negocio que se concluio, foi o de maior gloria para Deos, & de maior vulidade para os homés, a Encarnação do Verbo Diuino, a Redepção do gen ro humano, o fazer se Deoshome nas puri fi nas entranhas da mesma Senhora ecce concipies in otero, como fez no mesmo ponto, em que a Senhora deu o taó protendido; como deseiado consentimento: esce ancilla Domini fiat mihi secundum verbum tuum, porque se o beneplacito da Senhora nao quiz Deos le obrasse o mysterio da Encarnação, se por a facratissima Princesa o seu escacissimo fiat, não quiz a diuina bodade se praticasse esse importantissimo decreto, do gresultou ficara sacratissima Virge may natural de Deos,& Senhora verdadeira da Encarnação, que he afonte, donde manao luas excellencias, o manancial donde procedem nossas dittas, porque rodas as nossas dittas andao auinculadas às suas excellencias & todas suas excellencias se fidaő em ser por máy natural de Deos, Senhora verdadeira da Encarnação. Mas para discorrer com o deuido acerto em tao relevante assumpto, como he empenho, que excede o cabedal humano, he necessario recorrer ao fauor diuino, que hoje nos affegura, não fo estar o Author de todos os bens naquelle lusido throno exposto para nos fauorecer; mas cambem o fer a Senhora, cuja he a festa, empenhada em nos ratrocinar, porque le por conta lua corre impetrar a graça para le pregar em as outras festas, para se pregar nesta festa que he sua, claro està, que o imperrar a graça corre mais por sua conta, & muito mais empenhando-a nos com a saudação Angelica, onde a penas principiamos Aue Maria, quando logo a encontramos em fi, & para nos, chea de graça. Aue Maria.

Randemente empenhado se mostrou Deos em que à I sacratissima Virgem tiuesse parte no mysterio da Encarnação, dispondo da Encarna ao o mysterio de modo, que tiuesse a sacratissima Virgem nella grande parte. Missest est ad Virginem, & neste grade empenho de Deos se sunda o meu primeiro reparo, considerando que sem a Senhora ser parte no mysterio da Encarnação, pudera remediar Deos o mundo, que dama ser o seu principal empenho. Bem pudera remedear Deos o mundo, saluando os homens sem pessoa alguma divina tomar carne humana, pois pudera remittir abiolutamente a culpa, ou instituir

com fundamento a denominação de creatura; mas con-mana alguma pelloa Diuina, pudera vniele hypottatica-

mente ahum thum inidade produsida immediatamente por Deos, como a de Adam, em que nao ha duvida, como logo se empenha Deos, em que o mysterio da Encarnação le obre, & em que a Senhora tenha nelle tanta parte, cooperando como verdadeira máy e Foi a meu ver para mayorexaltação da mesma Senhora, para maior gloria

do melmo Deos, & para mayor bem dos homens.

Foiprimeiramente para mayor exaltação da Senhora, porque de tertanta parte na obra da Encarnação, refultou ficar a Senhora, máy natural de Deos, & he certo, que em fer may natural de Deos, consiste a mayor exaltação da Senhora? Ate aqui dizem todos, daqui por diante direi eu, & digo, que por este titulo ficou a Senhora mo exaltada, que pareceficou fora da esfera das creaturas, igual em certo modo ao mesmo Deos. Ficou (digamolo assim) huma deidade gratuita, muito parecida com a deidade natural. Encarecido parece o assumpto, mas tem abonados fiadores o encarecimento, na Theologia, no direito Ciuil, nos Santos Padres, na Escritura, no Sacramento, & na felta

in 3. dift. 11.9.1. Suar. O alij.

Questao he bem celebre em a Theologia, se pode Chri-D Thom, sto denominarse creatura ? E defendem os Theologos 3.p. g. 16. mais fundamentaes, que nao, porque senao compadece, a 8. Scot. denominarse creatura, quem he Deos. He verdade, que a naturesa humana de Christo, considerada por si, bem pode denominarfe creatura, como se denominara com effeito, se com effeito estiuera suppositada em algum supposto creado, mas em quanto vnida ao Dinino supposto não admitte semelhante denominação, porque se não compadece ser Deos, & denominarse creatura, o mesmo supposto. Asim digo eu, fallando com a deuida proporção, se considerarmos a sacratissima Virgem por si, em quanto filha de Ioachim precisamente, ninguem pode negarlhe

com fundamento a denominação de creatura, mas confiderando a affecta com a maternidade Diuma, em quanto máy de Deos, recuplicativamente, não parece affenta bem sobre grandesatas eminente, denominação tas humilde, porque a dignidade de may de Deos, parece, repoem a Senhora fora da esfera das creaturas, senag por na turesa, por graça, vindo a lograr, como verdadeira máy, por priuilegio da graça, o que ao filho compete por excel lencia da naturesa. As mais em toda a boa politica gozaó das mesmas izençoens, ingenuidades, & privilegios de que gozao os filhos, de forte, que fendo Princepe o filho, o que ao filho compete por excellencia da dignidade, cópete tambem à may por graça do Princepe. Texto he expresso na L.in Sacris Cod. de Proximis Sacrorum Scriniorum. lib. L. in Sa-12. & por boa consequencia, sendo o Princepe filho da Se-de Prox. nhora, Diuino por naturesa, Diuina deuia ser a Senhora sacror. Doutrina he expressa do Cherubim Senense, meu glo-lib.12. tambem por graça Monne a wood of

rioso Padre S. Bernardino, porque sem tao grande arrimo, e R. nao me empenhara eu em tao subido discurso: quod femi- S. Berna conciperet de parever Deum, est & fuir miraculum miraculo nardin. t. rum, diz o deuoto Santo, que huma donzella chegaffe a natinit conceber, & parir, como máy natural ao melmo Deos, Virge 12 milagre foi dos milagres, & marauilha das marauilhas, pois para isso foi necessario tirar essa donzella da essera das creaturas, & leuantalla ao andardo mesmo Deos, igualando-a em certo modo as pessoas Divinas por meio de huma Diuindade gratuita, de tal forte, que affim como o filho era Diuino por naturesa, assim o ficasse a may em seu tanto de la por gra a sopportuit enim, vi sic dicam, feminam elevari ad a quandam aqualitatem Divinam per quandam quasi infinitatem perfectionum, en gratiarum. Affirm discorreo o douto Padre, tanto em louvor da Senhora, como em abono do meu pesamento, & assas bem abonado fica o meu pensamento, sendo doutrina expressa de tao Santo, & douto Padre; mas

silvomosimbred smence, ninguem pode negarihe

a Virgem por fi, em quanto litar,

como o abono principal he sempre o da Escritura, na Escritura acharemos o principal abono, em hum testemunho da mesma Senhora, que posto seja a causa sua, nem por isso deixa de ser mui qualificado o seu testemunho, mod

Falla a Senhora em o Ecclesiastico de sua predestinação Eccles.24 em a mente Diuina, & protesta, que a respeito das creain 3 dift. turas teue o primeiro lugar no decreto da Diuina prede-19 9. vn. stina ao: egoex ore Altissimiprodini primogenita ante omnem Carragen creaturam. Antes de todas as creaturas diz a Senhora, que de B. Vir. foi predestinada, & nao reparo eu em a Senhora dizer, que 1.6.hom. foi predestinada primeiro, ante, porque posto nos decretos 8.6 alij. Diuinos nao haja prioridades, nem posterioridades de duração, ha com tudo certas prioridades, & posterioridades, a que os Theologos chamao de final, & neste sentido o primeiro predestinado foi Christo em quanto homem, logo a Senhora, & despois as mais creaturas, como os mesmos Theologos observao; o meu reparo està em affirmara Senhora, que foi predestinada antes de todas as creaturas absolutamente: ante omnem creaturam. Se dissera, que soi predestinada antes das mais, ou antes das outras, ou de todas as outras creatur s: ante ceteras, ante alias, ou ante emnem aliam creaturam, deixauase entender, pois assim o ensinaua a maisapurada Theologia, mas affirmar que foi predestinada antes das creaturas todas absolutamente, mal parece se pode verificar, porque parece enuolue contradição manifesta, pois para se verificar, ou se ha de conceder, que a Senhora foi predestinada primeiro que si mesma, ou se deue confessar, que nao he creatura: concederse que foi predestinada primeiro que si mesma, nas conuem pella contradição, que enuolue, confessar que não he creatura, menos, pois a Fè o encontra: como logo diz a Senhora que foi predestinada primeiro, que as creaturas todas abfolutamente.

Direi o que entendo: Naquelle primeiro final foi a Senhora predestinada a titulo de máy de Deos, & para mo-

Arar, que por may de Deos ficaua em certo modo fora da es fera das creaturas, antes de todas as creaturas protesta, que soi predestinada: como se dissera: se por filha de Ioachim sou creatura, como as mais, por máy de Deos siquei em certo modo no andar domesmo Deosfora da esfera de toda a creatura, logrando por priuilegio da gra, a o que meu filho goza por beneficio da nature sa; se elle fica fora da esfera das creaturas por ser deidade natural, eu o fico em meu tanto por Diuindade gratuita: oportuit enim eleuari ad quandam aqualitatem dininam, & assim sendo predestinada a titulo de máy de Deos, bem posso affirmar, que soi predestinada antes de toda a creatura, para que assim conîte, fico fora da esfera das creaturas por máy de Deos, ante omnem creaturam.

Demos vista ao Sacramento, & tomemos depoimento à festa, porque entendo nos hao de confirmar de mao comua o assumpto. Para encarnar, diz o Espirito Santo por Dauid, que sayo o Verbo Diuino do mais alto Ceo: à sum-Pf.18.70 mo Celo egressivejus : que sayo diz, nao q desceo, sendo que para sacramentarse, contessa Christo, que desce, & nao que lae, ego sum panis viuus, qui de Calo descendi. Boa duuida: se Ican.6.51 para sacramentarse confessa o filho de Deos, que desce, & nao diz que sae, como para encarnar, se diz que sae, & nao que desce ? Direi : quem sae de hum aposento para huma sala que fica em o mesmo andar, diz-se que sae, & naó que desce: diz-se pois que o Verbo Di uino sayo, nao que desceo, quando encarnando passou do seyo de seu eterno Padre, que ab terno lhe servio de magestoso aposento, para o ventre da facratissima Virgem, que em tempo, como aduertio S. Ambrosio, lhe servio de real sala, aula regalis, para mostrar que por virtude da graça estaua a Senhora tao leuantada, que ficaua em certo modo no andar do Padre Eterno, que era Deos verdadeiro por naturesa. Quando se sacramenta, confessa o filho de Deos, que desce, porque o Sacramento, se he debaixo de accidentes de pao material, que como faó incapales de graça, sempre ficam muiroinferiores à dextra do Padre, doude o filho para sactamentarse desce, quado encarnou affirmale que saho, maó que desceo, porque a encarnação foi em o ventre da Virgem, que para ser condigna máy de Deos, conuinha, estimesse no modo possibile em o seu mesmo andar por graça: opportait elevariad quandam aqualitatem Divinam.

Enotem mais os curiotos, que para facramentarse, diz o fisho de Deos que desce do Ceo simplesmente de Calo: para encarnar, affirma Dauid, que sayo do Ceo supremo: à summo Calo: como dizendo, que para ficar superior aos aceidentes de paó, basta descer de qualquer Ceo, mas para ficar igual à facratissima Virgem, necessario parece em sair do supremo: taó fora da essera das creaturas, & taó sinmediata a Deos estaua a Senhora na perseição gratuita, quando Deos na Encarnação a escolheo por máy: missa esta ad Virginem: ecce cancepies. Bem se deixa logo ver, que para maior exaltação da Senhora se empenhou Deos, em que a Senhora tiuesse tanta parte, & cooperasse como máy natural sua, no mysterio da Encarnação à summo Calo: egressio rius.

Faltanos prouar, como para maior bem dos homens foi tambem este empenho de Deos; mas isto com toda a euidencia se proua, porque na realidade o maior bem dos homens consiste em ser o silho de Deos silho de Maria. Nas interessão os homens tanto com Deos, em quanto precisamente Deos, como como mesmo Deos em quanto so silho de Maria, porque em quanto silho de Maria se mostra Deos muito mais liberal, & benesico para com os

homens, que em quanto precisamente Deos.

No Monte Sinay, onde Moyles assistio fallando com Deos, se vio seu rosto ornado de lusidos resplandores: ignorabat quod cornuta esset suces sua exconso tio sermonis Domini. No Tabor, oude esteue despois praticando có Chrissto, nao so rosto, mas seu corpo todo se vio reuestido.

Exed.34

de resplandecentes huzes : erant autem Meyses, & Elias vist in majestare, sendo que no Tabor assistio poucas horas, & Luc 9.31 no Sinay muitos dias. E bem se he o mesmo Deos en huma, & outra parte, como he em Moyfes o ornato das luzes tao differente . E se no Sinay affistio Moyses com Deos muitos dias, & no Tabor poucas horas, porque se veem no Sinay em o rosto de Moyfes só os resplandores, & no Tabor em todo o seu corpo as luzes? Origenes responde soi, porque no Sinay fallaua Moyfes com Deos, & no Tabor com Ielus. Hie mon refertur quia glorificatus est vultus ejus, fed quia totus apparuit in gloria colloquens cum lefu ; mas se a du- Origen. u da embaraçaua, mais parece embaraça a folução; senão pergunto: O lesus com quem Moyses praticou em o Tabor, nao era o mesmo Deos com quem tinha fallado em o Sinay ? Claro està que assim: como logo diz Origenes, que por fallar com lesus em o Tabor, & com Deos em o Sinay, recebeo Moyles no Sinay os resplandores so em o rosto, & no Taborem todo o corpo? Com tanta sutilesa, como piedade discorre o douto Padre: notem a piedade, & admirem a sutilesa: O filho de Deos, em quanto lesus, he fitho da Virgem Maria, porque quando o Anjo diffe à facratissima Virgem, que auia ter por filho o mesmo Deos. logo lhe aduertio, que o auia denominar Iesus: paries fi- Inc.1. 31. tium, & vocabis nomen ejus lesum, por isto em quanto, lesus, como observa Origenes, se mostra mais benefico, & mais liberal de suas luzes com Movses, para que assim se veja, que muito mais liberal, & benefico, se porta Deos com os homen; em quanto filho de Maria, que em quanto precilamente Deos: Oh bem: no Sinay, onde Moyfes affiste com Deos antes de ser filho de Maria sóemo rosto participa lufidos resplandores, no Tabor onde fe acha com omelino Deos, filho jà da Senhera, em todo o corporecebe resplande centes luzes, para que assim a toda a luzconste, o muito que em fer Devs filho de Maria os homens inverefac, pois fendo Deos em fi fempre o moimo.

CIN

em ordem ao bem dos homens se porta com grandissima disserença em quanto Deos, & em quanto silho de Maria, porque em quanto silho de Maria se mostra muito mais siberal sem comparação com os homens, que em quanto precisamente Deos: totus apparuit in gloria collequens cum

Deçamos dos montes ao campo, que tambem ali ca
Joan. 12. pea esta verdade. Ness granum frumenticadens in terram mr
tuum suerit, ipsum solum manet: se o grao de trigo caindo

em a terra nao morrer, só sica, porque nenhum fruto saz,

diz Christo, como se dissera: se o Verbo Diuino nao en
carnara, & encarnando nao morrera, nenhum fruto em

ordem à saluação dos homens sizera: nist granum frumenti

s. Be
cadens in terram, idest in beatam Virginem per Incarnationem.

Assi n'expoem o lugar S. Bernardino, & supposta esta ex-Assi n'expoem o lugar S. Bernardino, & supposta esta ex-Annunt. posição, que he commua, temos ao Verbo Diuino antes de ar.1.c.2. encarnar, & se nao encarnara, hum grao de trigo, granum frumenti: Vejamos agora o que he despois de encarnado.

Falla Deos com a facratissima Virgem, & diz-lheestas mi-Cant. 7.2. steriosissimas palauras . Venter tuus sicut aceruus tritici vallatus lilijs: o vosso ventre Senhora he hum grande monte de trigo, cercado de mui candidos lirios, onde pellos lirios he significada a virginal puresa da Senhora, & pello monte de trigo o Verbo Diuino em suas purissimas entranhas encarnado: o que tudo assim supposto, entra o reparo: se o Verbo Divino, antes de encarnar era de trigo hum só grao, granum frumenti, como despois de encarnado he de trigo hum grande monte: aceruns tritici ? E se despois de encarnado he monte de trigo, como era antes só hú graó? Direi: antes de encarnar era o Verbo Divino só Deos, despois de encar nado ficou jà filho de Maria, por isso intitulandose grao de trigo antes de encarnar, despois de encarna lose intitula de trigo hum grande monte, porque em ordem ao bem dos homens muito mais auulta, & muito mais obra Deos, em quanto filho de Maria, que em quanto precisamente Deos. Em si foi o Verbo Divino sempre o mesmo, porque o Diuino, como he immutauel por essencia, nao padece em si diminuiçõens, nem em si pode receber augmento, mas em ordem ao bem dos homens muita diff, rença se considera em o Diuino Verbo, antes de encarnar, & despois de encarnado; por isso comparandose antes de encarnar a hum grao de pao, despois de encarnado se compara a hum grande monte de trigo, porque como encarnado ficou filho de Maria, quiz mostrar, que por filho de Maria estaua mais disposto para fazer bem aoshomens, mais benefico para os homens, mais liberal para seu bem : bem se segue logo, que muito mais interessão os homens com Deos, em quanto silho de Maria, que em quanto precisamente Deos: granum frumenti, acer-

Eporquenos não falte nesta parte o abono do Sacraméto, descubro seu maior abono: Huma das rezoes principaes (leja a segunda, pois jà ponderanios a primeira) porque neste Diuino Sacramento poz Christo : ex vi verborum, o corpo, & sangue que recebeo da Virgem, naó a essencia Diuina, nem os attributos que recebeo do Padre, hea meu ver, porque como este Divino Sacramento he compendios cifra de sua generosa beneficencia: memoriam Psalm. fecit mirabilium suorum, quiz dar a entender, que de ser si-110.4. lho da Senhora procedia o beneficiar aos homens com táta larguesa. & o fauorecelos com tanta generosidade: donde se segue com toda a euidencia, que o empenharse Deos tanto, em que a sacratissima Virgem tiuesse tanta parte na obra da encarna ao, cooperando como máy natural do Verbo Diuino encarnado, foi não só para maior exaltação da Senhora, & maior gloria fua, mas tambem para maior bem dos homens: missus est ad Virginem: fiat mihi fecundum verbum tuum. Min Costo Vop mode

Nouo, & maior reparo faço eu, em que nao so se empenhou a Diuina Prouidencia, em que a facratissima Virgem

concorresse para o mysterio da encarnação, como causa fisica, ministrando a virginal materia, de que o sagrado corpo do minino Dede se formou, em que cooperasse, como causa moral, dando interior, & exteriormente seu consentimento de talsforte, que sea Senhora nao consentira, o Verbo naó encarnara, & posto da parte da Senhora o consentimento, nao pudera (supposto o divino decreto) deixar de obrarse da parte do Verbo a encarna aó, como nardin. e succede no Sacramento, porque de tal modo instituio 1.p.1. fer. Christo o Sacramento da Euchaeistia, que sem o Sacerdo-20.41. 2. de profesir com attenção devida as palauras da confagra-S. Vieint. ção, não se saz Sacramento, nem se sacramenta o filho Forr. ser. de Deos, & proferindo com attenção deuida as palauras de Incar. essenciaes, não pode o filho de Deos deixar de sacramen-S. Laurer tarse, supposta a presente instituição: Assim tambem de Instinian. tal modo dispoz Deos o mysterio da encarna ao, que a enserm. de earnação se não obrara, se a Senhora não consentira, & cosentindo, nao pudera deixar de obrarse, supposta a divina disposição. Disposição que motiva o meu reparo, porque nas alcáca o meujuizo, que motivo teria Deos para o difpor assim? Para ser may natural de Deos a Senhora, bastaua que a Senhora na encarnação do filho de Deos concorresse como causa sisica, ministrando a conueniente materia, & applicando sua natural virtude, de que ninguem duuida: Para que se empenha logo Deos, em que a Senhora coopere rambem como causa moral, dando expressamente seu consentimento? Discorrendo ao politico, podemos dizer, que foi para mostrar a suauidade do seu gouerno. Notem: queria Deos, que a Senhora contribuisse, & concorresse, para a obra da encarnação com parte de seu purissimo sangue, (porque do sangue mais puro de Senhora, como observado os Padres, & Theologos, se formou o sacratissimo corpo em q o Verbo Diuino encarnou) & mao quiz se effeituaffeisto sem actual comsentimento seu, porq a natiua suauidade de seu ajustado goue no assimo pedia, que

qu anto

S. Ber-

Annunt.

quanto o tirar a hum sojeito sem consentimento seu o seu sangue, he cousa dura, crue dade he manifesta. Naó se sentecent ibuir com o sangue, principalmente, sendo em ordem ao bem commum, quando consente a vontade; mas se a vontade naó consente, ainda sendo em ordem ao bem commum, se sente muito o contribuir com o sangue.

Cruel chama a Igreja à lança que abrio o lado do Re- Ex hymn. demptor : mucrone diro lancea; & doces aos cravos, que lhe s. Chuc. penetrarao os pes, & mãos, dulces clauos, & porque chama-ad Vesp. rà à lanca cruel chamando aos cravos doce ? Se a lança tirou a Christo o sangue do lado abrindo-o, tambem os crauos lhe tirarao dos pes, & mãos o sangue penetrando-os, porque se aualia logo o tirar o langue por crueldade em a lanca, & nao em os crauos ? Nos e auos parece foi maior a crueldade que na lança, porque a lança ferio o lado de: Christo, estando elle jà morto, os crauos atrauessarablhe as mãos, & pes estando vino, & o sentimento nos vinos se acha, naó em os mortos: como logo, dizendo que faó doces os crauos, affirma a Igreja, que he cruel a lança ? A duuida he antiga,a folução pretedia eu fosse noua: vejamos fe o configo : quando os crauos, penetrando os pes, & mãos de Christo, tirarao delles o sangue, consentio actualmente o Senhor, que estaua viuo, quando a lança tirou do lado o sangue abrindo-o, não consentio actualmente o Senhor. que estaua morto, por isso se aualia na estimação da Igreja por cruela lan a, & por doces em sua comparação os crauos , para mostrar , que he crueldade manifesta tirar a hi fujeito o fangue fem contentimento fet actual Expliquemos mais a folução: As chaga que nos pes, & mãos do Redemptor ab irao os crauos, forao voluntarias, affim na execu ao, como na previsa porque o Senhor estava vivo quando lhe pregarados pos & mão sema Cruz, & n da se Isai-13.7. the fez fem confentimento actual few estando vivo: oblatus est quia ipse voluit, a chaga que em o lado abrio a lança, ainda que na preultao foi voluntaria, na execução não o

foi, porque quando abriraó a Christo o lado com a lança, estava o Senhor morto, & hum morto em quanto morto nao consente aportisto achando do cura nos cravos, destra cobre crueldade ma lança a piedade da Igreja, como quem entende, que quando consente avontade, principalmento te sendo em ordem ao bem commum, que o contribuir com o sangue he doce, mas sem a vontade consentir, ainda em ordem ao bem comum, he o contribuir com o sangue mui penoso: dulçen clauos, mucrone diro sances.

Quem diz crauos, tambem diz flores, porque flores hab bem conhecidas, & bem manuais, que se denomina o crauos; quem diz lança, lançada diz sempre c dar o sangue. quando consente a vontade, pode ser flores, pello que deleita, mas sem a vontade consentir, sempre o dar lo fangue he lançada pello que molesta i por isso se aualia a lauça por cruel, quando os crauos le reputaó por doces, porque no tirar do sangue dos crauos, & nao da lança, interueio actual consentimento, oblavas est, quia ipfe woluit, dulresclauos, murone diro lancea, & porisso mesmo a Providencia Diuina, cujo gouerno he, sobre o mais ajustado, o mais fuaue, quando pretende, que a facratissima Virgem conttibua com parte de seu purissimo fangue para a importantissima obra da encarnação, decreta le effeitue có actual consententimento seu, porque sem consentimento seu parecera cruel tirania obrigala a semelhante contribuição: ecce ancilla Domini fiat mihi fecundum verbum tuum iffo fe pode dizer, discorrendo ao politico, discorrendo ao exaggeratiuo, differa eu, que foi para mais apurar a obrigação dos homens para com a Senhora, porque interuindo na obra da encarna caó confentimento da Senhora, lhe ficauao, como ficarao, os homens com effeito mais obrigados, sendo certo, que naó obriga tanto o que se obra sem consentimento actual de vontade, como o que com actual consentimento da vontade se obra. O costo ma sons

Em suas mãos allega o filho de Deos | por Isaias, que es-

creuco os homens, in manibus meis descripsi te. E se pergun- sai. 49. tamos, como escreuco o filho de Deososhomens em suas 16. mãos ? dirnos-hao Serafim Lusitano, meu grande Padre S. Antonio, que o fez quando permittio lhe pregassem as mãos em a Cruz com duros crauos, seruindo para esse effeito as mãos de papel, o sangue de cinca, & os crauos de penna: manus Christi fuerunt quasi charta, sanguis quasi attra- S. Anton: mentum, claui quasi penna. Finesa certo, que nos poz em did. grande obrigação, & para nos intimar de veras esta grande obrigação, allega o amante Senhor esta heroica finesa; mas reparo eu, & pareceme, que com tanta nouidade, como fundamento, em allegar o Senhor, que escreueo os homens amados seus em as mãos, não emo lado, sendo que melhor parece allentaua o efcreuelos em o lado, que em as mãos, porque olado, como mais proximo ao coração, he o lugar mais proprio dos amados: como logo em as mãos, não em olado, allega o filho de Deos, que escreueo os homens? Porque senao serue do sangue do lado, senão do sangue das mãos, quando se empenha em escreuelos em si mesmo? Se seruem de penna os crauos, que tirao o sangue das mãos penetrando-as, porque não serue de penna tambem a lança, que tira o sangue do lado, abrindo-o? & se serue, porque naó allega o Redemptor, que escreueo os homens em seu lado, senavem suas mãos: in manibus?

Com mysteriosissima providencia, por certo, porque como o sangue das mãos tinha sido derramado, com actual consentimento de Christo, & o do lado naó, entendeo o Senhor, que para se darem por obrigados os homens, naó era taó a próposito allegar, que os escrevera em o lado, como em as mãos. Pretendia o Redemptor obrigar os homens com a finesa de escrevelos em si mesmo com seu proprio sangue, & allegou, que os escrevera, maó com a lança em o lado, donde o sangue saio sem actual consentimento seu, senaó com os cravos em as mãos, donde com se com se mãos donde com se com se com se mãos donde com se com se mãos donde com se com se mãos donde com se com

com actual consentimento seu saio o sangue, in manibus meis descripsi te, para nos intimar, que nao obriga tanto o que se obra sem consentimento actual da vontade, como o que com actual consentimento da vontade se obra, manus christi sucrunt quasi charta, sanguis quasi attramentum, elaui quasi penna. Bem dizia eu logo, que para sicarem os homens à sacratissima Virgem mais obrigados, conuinha, concorresse a Senhora para obra da encarnação, que era para bem dos homens, não so como causa sistea, ministrádo em seu purissimo sangue materia conueniente a tão alto mysterio ecce concipies in viero; mas também como causa moral, applicando em seu liure consentimento essica cia bastante para tão importante obra ecce an illa Dominis sa também secundum verbum tuum.

Grande he, não ha duuida, a obrigação em que nos poz a sacratissima Virgem contribuindo com seu purissimo fangue, & cooperando com o seu efficaz consentimento para a obra da encarnação, em que tanto interessamos todos; mas fobre tudo, on de eu descubro maior finesa sua. & maior obrigação nossa, he na condição zom que deu o confentimento, & nas palauras com que expressou esta condição. Ecce ancilla Domini feat mihi fecundam werbin tuum, Exaqui a escraua do Senhor, obrefe em mim o que da sua parte me tendes proposto, disse dando assento à Embaixada do Anjo a Senhora: Escraua se publica quando Deos a escolhe por máy, & porque ? Para que falla na escraurdao, quando fe trata de effeituar a maternidade a feria a fim de subir pella escada de rao profunda humildade ao alto de tao eminente grandela s bem pudera fer, porque na politica do Ceo o melhor meio para subir, he o descer; ninguem na casa de Deos mais glorioso sobe, que quem mais humilde desce; mas como o intento da Senhora paraua em descer, & nao aspirana a subir, venerando sempre esta folução, que he comua, outra pretendo feguir mais paraicular, mais sutil, & não menos deuota: basta dizer, que he

Luc. X.32.

he des. Thomas de Villa noua: Diz pois o S. Arcebispo, ac. Thom i. que publicarse a Senhora escrava, quando daua o consen-a. Vill. mento para ler may de Deos, foi aduertir, que o meimo de An-Deos por filho seu auia ser também escrano, para como nun viat. escravo tratar da Redempção do mundo: conceptura Deum - sui meminis ancillatus sort orientem à se filium mundi obseguio manciparet. Para intelligencia da solução, & comprehençao da finefa, deuc aduertirle, que segundo o direito das gentes, o parto fegue o ventre : partus fequitur ventrem, iffo B Hilips he, os filhos a condição das máys, de tal forte, que se he 5.43 liure a máy, ainda que o pay seja eserauo, liure fica o filho, & pello contrario, sendo a máy escraua, ainda que seja liure o pay, o filho fica escrauo; seguele logo, que dizendo a Senhora, q era escraua, quando auia de conceber o fitho de Deos, declarar foi que o filho de Deos, por filho seu, escravo avia de ser : como se mais claro differa, & vos Angelico Paraninfo dizeis, que o filho de quem heideser máy, ha de ser grande, illustre, & poderoso, que ha de ser filho do Altissimo, que ha de ser Deos, que ha de ser Princepe, que ha de ser Rey: hie er it magnus, & silius Altissimi Luc. 1.32 vocabitur; dabit ei Dominus edem Dauid, & regnabit in domo lacob, pois aduerti, que tambem ha de ser escrauo, pois eu o sou, & estai certo que por este titulo estimo eu mais o ser máy sua, pois elle a titulo de escravo ha de redemir o múdo, como cu dezejo : sui meminit ancillatus, vt orientem à se filium mundi obsequio manciparet : ecce ancilla Domini. Epois mais confessa a Senhora, estimar o ser máy do filho de Deos em quanto escravo, que em quanto Deos Mais mostra ser máy de hum Deos escrauo por amer, que de hum homem Deos por naturesa e Sim diz o douto Santo: & a razao he, porque se o ser may do silho de Deos, em quento, homem Deos, he major honra fua, o ser máy do filho de Deos, em quanto Deos escravo, he maior vtilidade dos homens, & como a Senhora ama aos homens muito, muito, muito to major estimação faz do que cede em major villidade

Cij

dos homens, que do que redunda em maior honra propria fua. Primor de quem como a Senhora ama ao fino, porque quem ao fino ama, maisellima o que em maior villidade dos amados cede, que do que em maior honra fuas b propria redunda. sup o ama on hon ama p

Philip. 2,9%.

Entre todos os nomes do filho de Deos, que fao muitos, v o principal, o maior, o mais excellente, he o de lefus, como difinitiuamente sentenceou o Douctor das genres donauit illi nomen, quod est super omne nomen, vi in nomine le su Gr. Masdesta sentença, parece estam appellando outros nomes, v.g. o de Verbo Diuino, o de fabedoria eterna, o de filho de Deos natural, & o de Deos verdadeiro, porque todos estes pertencem primario à Divindade, & o de lesus áhumanidade primario, 82 mais excellente parece he o que pertence à Diuindade primario, que o que à humanidade primario pertence : Mais, o nome de lefus, como quer dizer Saluador, diz ordem aos homens que são creaturas, os nomes de Verbo Diuino, sabedoria eterna, filho de Deos natural. & Deos verdadeiro, a nenhuma creatura dizem ordem, & mais authorisados parece sas os ritulos que não dizem respeito às creaturas, que os que às creaturas dizem respeito. Finalmente o nome de Iesus tineras ja alguns puros homens, como lesus Naue, lesus losedech lefus Sirach, os nomes de Deos verdadeiro, filho de Deos natural, fabedoria eterna, & Verbo Divino, nenhuma pura creatura os teue, nem podia ter como affirma logo S. Paulo, que o nome de lesus he entre todos os nomes do filho de Deos o principal, o maior; o mais excellente : nomen quod est super omne nomen : quoting so and obbat I ash

Diffe o que auia de dizer o Apostolo, porque fallou em ordem à estimação de Christo; & sabia que na estimação de Christo tinha omelhor lugaro nome, que mais asseguraua o interesse dos homens, objecto de seu amor. He verdade que o ser Verbo Divino, sabedoria ererna, filho namral de Deos, & Deos na realidade muito mais he que o fer lesus, & Saluador precisamente; mas como o ser Salnador, & leius, cede em maior bem dos homens amados feus, maior estimação faz Christo do nome de lesus, que dos mais que he o sentido em que falla S. Paulo , porque quem como Christo ao fino ama, o que cede em maior vtilidade dos amados, não o que redunda em maior honra propria, mais estima, & assim porque a Senhora ama tambem aos homens muito, mostra estimar mais o ser máy do filho de Deos em quanto escravo, que em quanto Deos, porque se oserfilho de Deos he maio: honra sua, o fer escrauo he maior vilidade dos homens, por illo, quando dà o consentimento para ser máy de Deos, saz confissaó de escraua, consagrando em escrauo para bem dos homens ao filho, vi orientem à se filium mundi obsequio manciparet, que a meu ver he, o que pode encarecerse o amor da Senhora para com os homens; o mais que exagerar se pode Sobrigação dos homens para com a Senhora. Nem eu vejocomo possaó desempenharse de taó grande obriga, aó, nem corresponder a tao estremola fineta os homens, senao confagrandofe ao feruiço da Senhora com titulo, & affecto de humildes escravos, como segundo mo certificao, le percende fazer nella deuora Irmandade, porque bem merece ser servido de escravos livres por devoças, quem sendo liure se faz elerano por amor, & so fazendose escravos por deuoção os livres, se paga a finesa de quem fendo liure, fe faz por amor escravo.

Escrauos de Iesu Christo se intitulas S. Paulo em o prin- Rom. 1.12. cipio da sua primeira Epistola, S. Pedro, Sanctiago, & S. Iu- 2-1217.1. das Thadeo em os principios de suas Camanicas: lerus se- 1. Indo 12 su Christo. Todos estes Apostolos se intitulas expressamente elerauos de Iesu Christo, & nenhum do Padre Eterno, nem do Espiritu Santo: Eporque e que razas auera, para que todos estes Apostolos se intitalem escrauos do silho expressamente, não do Espirito Santo, nem do Padre. Não são o Padre, & o Espirito santo pessoas Dininas como o sir

Ciij

lho

Tho? claro està que sim, porque assim o propoem por artigos de Fe a Igreja Catholica: como logo do Filho, naó do Padre, nem do Espirito Santo, se intitulados Apostolos expressamente escravos & A razaó deue ser sem dunida, Philip. 2. Porque o filho fé se fez escravo por amoro Fezice o filho por amor escrano encarnando : formam fervi accipieno &comonem o Padre, nem o Espirito Sencarnou, nenhum delles se fez escravo por amor, porisso do filho so se confessa escrauos expressamente os Apostolos Implicitamente se confessa alguns destes Apostolos, ou todos, escravos do Padre Eterno, & do Espirito Santo, como do Filho, intitulandose escrauos de Deos: seruns Deia mas explicitamente do filho fó se publicao escravos nomeandose escravos de Iefu Christo: serus lesuchristi; porque o filho so sendo siure se fez por amor escrauo, dando a entender, que so quem por amor se saz escrauo sendo liure, merece se lhe confagrem os liures em escrauos por deuoção, & que so fazendose por deuoça escrauos os liures, se paga a finesa de quem sendo liure, se saz por amor escravo. Publicandose por escraua a Senhora, & consagrando escravo ao filho por amordos homens, razaó he que os homens le confagrem ao feruiço da Senhora com titulo, & affecto de humildes escrauos: ecce ancilla Domini, vt orientem à se filiam mundi obsequio manciparet, pois esta primorosa correspondencia pede seu amoroso affecto, & por esta via sò se pòde satisfazer com decoro a taó affectuolo empenho.

Mas porque em mu tos obra mais o interesse, que o primor, a quem nao obrigar o primor, obrigue pello menos o interesse, porque he interesse grande servir com affectuosa deuoção a esta soberana Senhora. A todos os que se valem de seu patrocinio sauorece a piedosa Senhora co grande empenho; mas com maior aos que se exercitao em seu seruiço, & assim se muito interessão todos os que de seu patrocinio se valem necessitados, muito mais interessaó os que em seruiço seu se exercita de zelosos.

Em

Em o cap 31 dos Prouerbios, faz o Espirito Santo solene menção de huma religiola matrona, muito caritativa có osnecessitados, muito esmoler com os pobres, & muito liberal com todos; mas logo declara, que os seus domeflicos andauao mais bem vestidos que todos, porque todos os que crao domesticos seus, tinhas os vestidos do-- brados sumnes enim domestici ejus vestiti sunt duplicibus. Por Prou. 312 cità veneradel matrona entendem vulgarmente Padres, & Expositores ya sacratissima Virgem, cuja natiua piedade & natural beneuolencia, a todos sao bem notorias : o que pode empenhar o juizo para o reparo, & que mysterio terà o dizerte, que trazem vestidos dobrados os seus domesticos à E que domesticos serias estes de quem se affirma, que trazem dobrados vestidos; mas logo occorrea folução: Por dometicos da Senhora, faó entendidos os que vinem dedicados a seu seruiço, seus escrauos, seus Irmios, & seus deuotos, o dizerse que todos estes trazem os vestidos dobrados, he declarar, q saó da mesma Senhora com dobrado empenho fauorecidos. Como se disfera o Espirito Santo: se aos mais reparte a generosa matrona vestidos singelos, aos seus domesticos, proue de vestidos dobrados mais claro : se os que se valem necessitados do patrocinio da lagrada Virgem interessão muito, muito mais interessao os que zelosos se exercitad em seu serviço, porque se a Senhora se mostra liberal, & benefica com todos, clarocità, que muito mais benefica, & muito mais liberal le deue mostrar, & mostra com os seus domesticos, qua fao feus Irmãos, feus escravos, & feus deuotos comnes enim dome stici ejus vestiri sunt duplicibus 309 ollarera o 100

E zinda entre estes, assim como he designal o zelo em o feruir, assim o he tambem o interesse no lucrar : se muito interessas todos os que servem à Senhora, feja com tituto de Irmãos, de eferauos, ou de deuotos, os que com mais zelo, major feruor, & major deuoção a feruem, mais interessa, porque se a todos os que com feruoroso zelo, & deuoto

deuoto feruor, à seruem, fauorece a Senhora com empenho, com major fauorece aos que com mais zelo, com maior feruor, & maior deuoças a seruem. A mesma razas que a empenha em fauorecer com larguesa aos que com zelo, feruor, & deuoção, a seruem, a empenha cambem emfauorecer com maior larguesa aos que a seruem com major deuoçao, feruor, & zelo. Assimo dicta a razao, assim o pede a justiça, assim o conuence a sua igualdade, assim o testemunha a nossa experiencia, & por coroa de tudo assim o testesica quem melhor o sabe. Vejamos com alguma nouidade em hum lugar commum esta sua certesa.

Nomesmolugar dos Prouerbios, que atègora ponde-Wid. 14. rauamos, compara o Espirito Santo a Senhora a huma nao mercantil, que em tempo de carestia traz de longe o necessario pao: quasi nauis institoris de longe portans panem suum. O pao que traz esta prodigiosa nao, he o Diuino Verbo, que encarnando primeiro nas purissimas encranhas da Senhora, se sacramentou debaixo das candidas especies de pas : Do Ceo que he regias bem distante, a respeito da terra, veio este mysterioso pas em tempo de bem notauel carestia, porque assas necessitada esteue a terra, em quanto nella faltou este celestial alimento; nem eu em isto reparo, reparo so em o Espirito Santo comparara Senhora anao mercantil, & pergunto que conueniencia tem com anao mercantil a Senhora, para o Espirito Santo comparar a Senhora à nao mercantil, como aqui a compara? Se me nas engana o juizo, pareceme que jà alcanço o mysterio: notem: em huma nao mercantil, que traz pas de fora em tempo de carestia, ou qualquer outra mercadoriaem qualquer tempo, entras muitos à parte, & interessadotodos, cada hum interessa conforme o cabedal com que entra; o que entracom mil cruzados, lucra dobrado do que o que entra com duzentos mil reis, o que entra com seis mil cruzados, muito mais lucra do que o que sò com dois mil cruzados entra: De forte que cada hum conforme conforme o cabedal com que entra, interessa, & leua: Assim succede à Senhora com seus deuotos, ou para melhor dizer aos deuotos com a Senhora: todos os que a seruem, interessa muito, mas cada hum conforme o zelo, feruor, & deuoças, com que a serue, quem entra em seu seruiço com maior cabedal de zelo, feruor, & deuoças, com mais sucro, com maior interesse, com maior premio sae, porque se a todos os que com zelo, feruor, & deuoças, a seruem, fauorece a Senhora com grande empenho, com mais empenho deue sauorecer, & sauorece aos que a seruem com maior deuoças, feruor, & zelo: quasi nauis instinctis, nao mysteriosa, & sempre bem afortunada he a Senhora, onde quem com maior cabedal entra, com mais lucro sae.

E porque ainda aqui nos não falte o Sacramento, q he o pao celefte, mercancia principal desta mysteriosa nao, succede aos que entrao à parte nesta mysteriolanao, o que fuccede aos que chegaó a comprar aquelle Diuino paó: quero dizer, aos que seruem à Senhora em seu tanto, o que fuccede aos que recebem o Divino Sacramento. Todos os que recebem o Diuino Sacramento com a disposição deuida, recebem graça; mas cada hum conforme o grao da disposição com que communga. Esta catholica verdade proua esta mysteriosa methasora de pao venal com que se nos propoem o Diuino Sacramento: quasi nauis institoris de longe portans panem suum, porque onde o pao se vende, quem maior preço dà, com mais paó fica & como o preço do paó, & graça sacramental, hea deuida preparação, bem se segue, que quem com maior puresa, feruor, & deuoção a mesa do Santissimo Sacramento chega, maior prouimento de graça recebe, assim tambem no modo que se pode ajustar a comparação, todos os que com feruorosa deuoção seruem à Senhora, participao de seus fauores, & interessas muito; mas cada hum segundo a deuoção, & fervor com que a serve, quasi nauis institoris.

Quem quizer, pois, segurar bem seus cabedees, entre com elles à parte nesta bem afortunada nao da Senhora da Encarnação, confagrandose deuoso a seuseruiço, & perseuerando feruoroso em sua deuoção, porque aqui està sem: preo cabedal seguro, aqui he sempre o sucro certo, aqui fem grande dispendio se assegurad interesses grandes, aqui sem muitos desuelos se interessas grandes conueniencias, porque a Senhora sempre patrocina com empenho partir cular a seus deuotos, & Deos sempre fauorece com singular beneuolencia os patrocinados da Senhora Haja entre todos huma deuota competencia, fobre quem mais cabedalha de meterinesta bem afortunada nao, sobre quem com mais zelo, com maior feruor, & deuoção ha deferuir a esta soberana Senhora, pois he certo, que quem com mais cabedal entrar, com mais lucro ha de fair, que quem com maior deuoção, maior feruor, & mais zelo feruir, maior premio, & melhor galardao hade ter, nesta vida com grandes enchentes de graça, na outra com superabundantes augmentos de gloria. Ad quam nos perducat; &c.

## LAVSDEO

nos propoem o Dinino Sacramento: que fe manie infiliaria le longe portane panem (unna, porque onde o paò (e vende, quem major preço da, com mais paò fica & como o preso lo paò & graça facramental, hea devida preparavao, bem e fegue, que quem com major pureta, fernor, & devoca o e fegue,

mera do Sanuffimo Sacramento chega, maior promnento de graça recebe, affim tembém no medo que fe

de sinfiar a comparação, todos os que com feracrofa cuo ção feruem à Senhora, participeo de feus fanores. & terestão muito, mas cada hum Repuido a denoció & fir-