





# PASSOS DOS LUSÍADAS

ESTUDADOS À LUZ DA MITOLOJÍA E DO DRIENTALISMO

MEMORIA APRESENTADA À X SESSÃO

DC

### CONGRESSO INTERNACIONAL DOS ORIENTALISTAS

POR

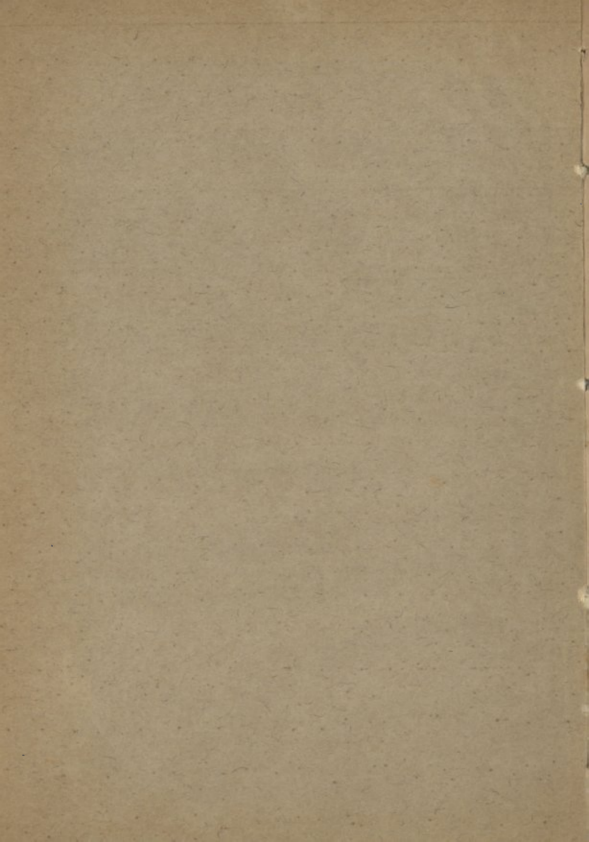
#### G. DE VASCONCELLOS-ABREU

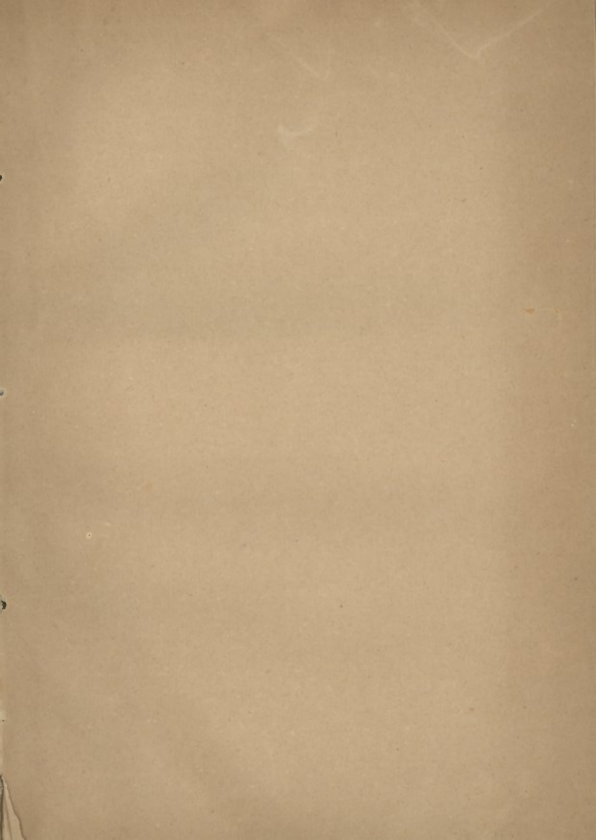
Lente de sammerito no Curso Superior de Letras

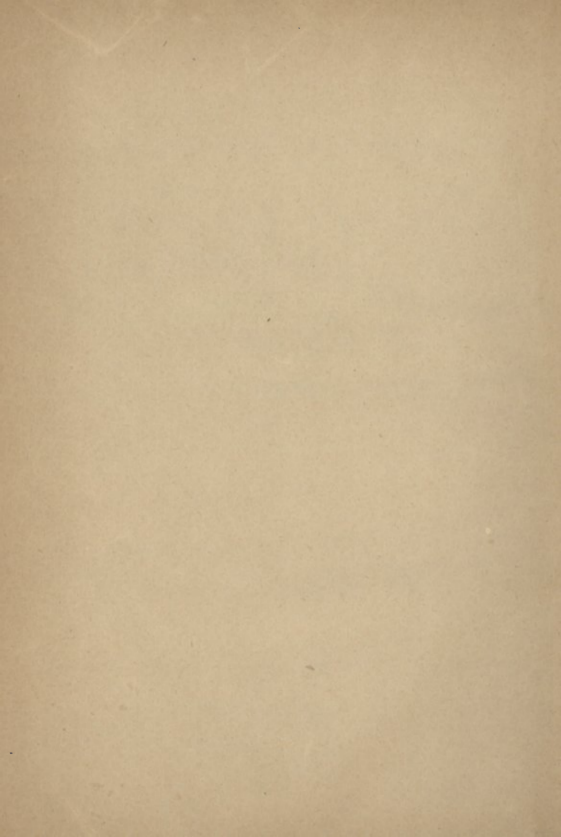
S. S. G. L.



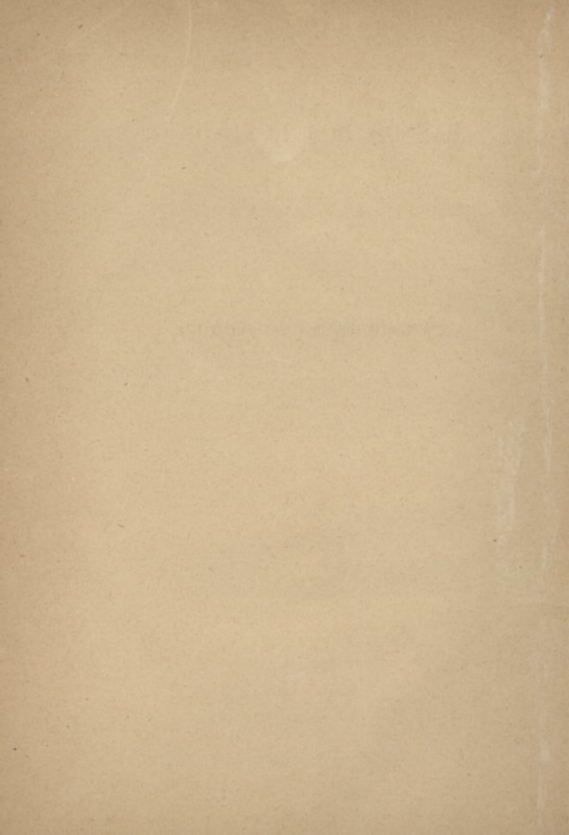
LISBOA
IMPRENSA NACIONAL
1892







# PASSOS DOS LUSÍADAS





## PASSOS DOS LUSÍADAS

### ESTUDADOS À LUZ DA MITOLOJÍA E OD ORIENTALISMO

HEMORIA APRESENTADA Á X SESSÃO

DO

### CONGRESSO INTERNACIONAL DOS ORIENTALISTAS

POR

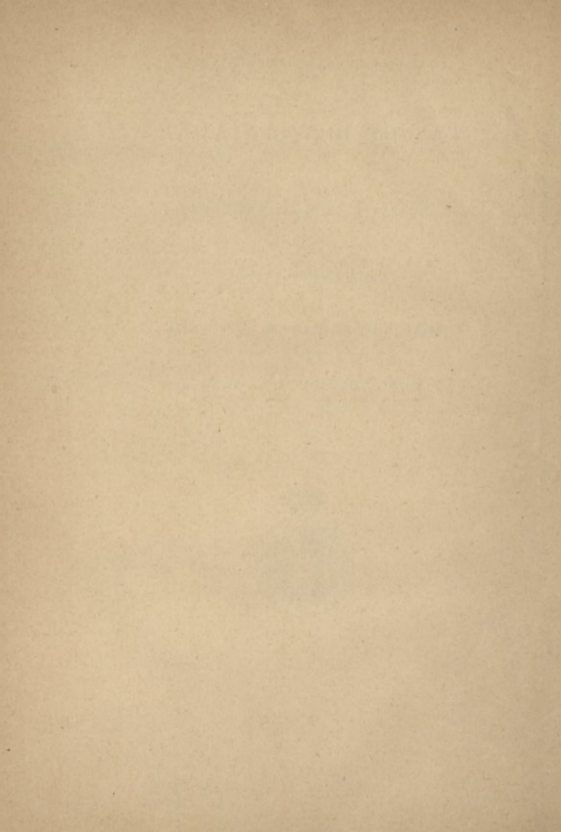
#### G. DE VASCONCELLOS-ABREU

Lente de samscrito no Curso Superior de Letras

S. S. G. L.

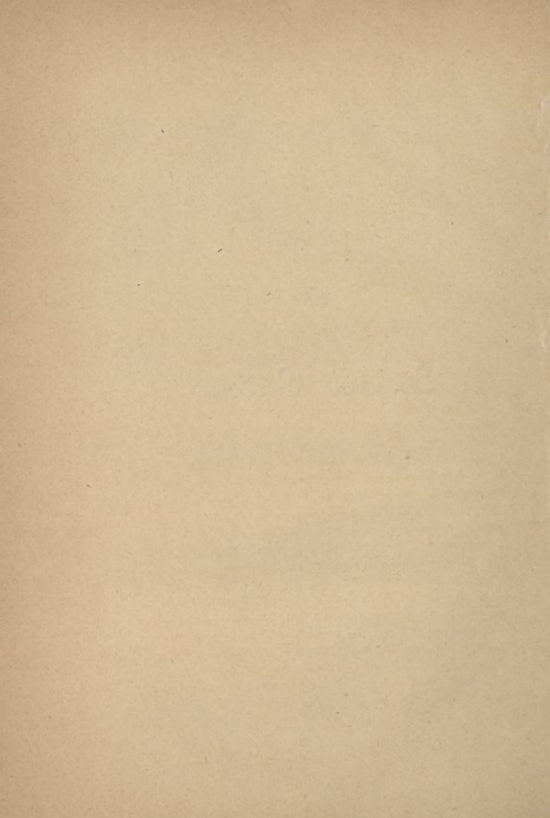


LISBOA
IMPRENSA NACIONAL
1892



a

Luciano Cordeiro



A sociedade que deu maior impulso às conferencias e festas camoneanas, aquela em cujo seio tudo se preparou para a comemoração do tricentenario do Grande Épico dos povos románicos, a que melhor concorreu para que se celebrasse em Lisbôa o notável cortejo cívico do dia 10 de junho de 1880, foi a «Sociedade de Geographia de Lisboa».

Na sala principal desta benemérita sociedade fiz no dia 4 de maio daquele ano a conferencia que publiquei, para comemoração do tricentenario de Camões, com o título Fragmentos d'uma Tentativa de Estudo Scoliastico da Epopeia Portugueza.

Induziu-me a isso, muito particularmente, o amável convite do secretario jeral (hoje perpetuo) daquela sociedade, o meu amigo Luciano Cordeiro.

Reedito agora neste opúsculo, a convite e instancias do mesmo amigo, a parte de mitolojía e mitografía comparadas que propriamente era a escoliástica nos Fragmentos.

Se da primeira vez julguei que o meu trabalho não era digno de entrar no concurso dos literatos portugueses, menos julgo desta vez que ele seja digno de se apresentar num congresso internacional de orientalistas.

A minha missão tal como a tenho compreendido, desde 1881, pe'las circunstancias de meio científico do meu país, no que diz respeito a estudos históricos, mui particularmente filolójicos, e sôbretudo orientais, é a que eu já antevira ao escrever o prefacio com que dei a lume a minha conferencia.

Em 1880 dizía en no prefacio dos Fragmentos d'uma Tentativa de Estudo Scoliastico da Epopeia Portugueza:

«Desde que em 1875 comecei a dedicar-me ao estudo das litteraturas orientaes, principalmente da lundú antiga, julguci de necessidade o apreço scientifico das obras dos classicos portuguezes que melhores noticias nos deixaram das terras da Asia.

Os commentarios deficientes, que alguns contemporaneos de Camões, e ontros scoliastas, fizeram da obra do grande epico portuguez, assignalaram-me a falta d'aquelle apreço. E não só os Lusiadas o merecem, mas tambem os Colloquios de Garcia da Orta e as Peregrinações de Fernão Mendes Pinto; e convem escolher na volumosa obra de Gaspar Correa as lendas de interesse real, e esclarecel-as como Yule o fez para as viagens de Marco Polo.

Dos nossos viajantes é mister colher quanto ainda está inedito, e levantar á altura que lhes é devida os nomes quasi esquecidos de Bento Goes, Antonio de Andrada, Manuel Freyre, Fr. Tristão da Cunha e outros, que andaram pelas regiões inhospitas da Asia, já passando o Himálaya pelo Pir-Panjal, e pelo Mariam-la chegando a Lhasa, já atravessando o Pamir, e penetrando na China.

¹ Felizmente os Colloquios de Garcia da Orta estão sendo editados e explicados com são criterio e segura erudição pe'lo sr. Coude de Ficalho; dos Lusiadas deu últimamente à estampa o Canto I o sr. F. de Salles Lencastre, com aparato ilucidativo de primor desconhecido entre nós, e com o grande realce do estudo da pronuncia da lingua portuguêsa feito pelo sr. A. R. Gonçalves Vianna.

Do coração me consagraria eu a estes trabalhos se a fortuna, privando-me de meios de que para esse afadigado estudo carece o espirito, me não deixasse apenas, como á timida borboleta, azas que não são para vôo altivo.

Como a larva que, transformada, vem para entre as flôres batendo em adejos vacillantes as leves e mal seguras azas, en sinto-me tomado de vertigem quando me transformo ao sol da sciencia, soltando-me do casulo escuro de obrigações penosas para o meu espirito.

Com afan, incansavel, labuto e lido com a pressa da maripoza, mas com o vigor de quem só por si ha de levantar um edificio, acarretando pedra e afeiçoando-a, aplainando toda a obra até chegar ao concerto total.

Pedra britada que salta d'esse afeiçoamento, e maravalhas que se juntam d'esse aplainar, são estes fragmentos amostras dos materiaes que disponho e não do fim com que os ordeno».

Nunea tive a louea pretensão de ser um orientalista que por trabalhos proprios enriquecesse o tezonro das pesquizas orijinais com que se engrandece a ciencia. Carecía para isto de meios pecuniarios de que não pude nunea dispor e de meio científico que aínda não se formou entre nós. Carecía de recursos em manuscritos e mesmo livros, jornais e outros trabalhos impressos, que as três principais bibliotecas, mais ao men alcance, a Biblioteca Pública, a Biblioteca da Academía Real das Ciencias, e a da Sociedade de Jeografía, me não podem fornecer.

O meu desejo tem sido sempre implantar os estudos de samseritolojía em Portugal, país a que sempre os julguei necessarios, e prestar testemunho de honra à minha patria escrevendo um capítulo da sua historia ultramarina. São com efeito dois os pontos que eu tenho trazido sempre em mira no meu empenho de estudo das cousas orientais, um — o conhecimento e compreensão da India, outro — escrever

à luz dêste conhecimento e guiado por esta compreensão a Historia Portuguesa da Asia.

A doença, que já em 1880 me flajelava e se prolongou até 1884, e os desenganos, que dia a dia se acumulam, amorteceram-me o vigor: já não penso com entusiasmo na possibilidade da realização daquele meu empenho.

Cuanto, porém, para isto tenho feito digam-no as obras já publicadas por mim, as discussões que tive na Comissão das Missões no Ministerio da Marinha e Ultramar, e as vãs promessas dalguns políticos, que rápidos têem passado à superficie da minha atmosfera, como estrêlas cadentes (!) e efémeros (!) meteoros, sem esclarecerem as trevas de olvido em que uns e outros me deixam a mim e ao meu empenho.

Dessas discussões, dessas promessas nada resta; só há para testemunho do meu esfôrço esses poucos livros que tenho dado à estampa, no intuito de aplanar dificuldades a quem depois de mim vier trilhar a estrada que deixo aberta, e no intuito de ministrar aos nossos missionarios da India conhecimentos que lhes são indispensáveis.

Estes livros são: Manual para o estudo do sãoskrito classico. — Vol. I, tômo I: Grammatica (1881–1882, in-8.º p. XXIII, 186); tômo II: Chrestomathia (1883–1891, in-8.º p. 214, VI). — Vol. II, tômo I: Exercicios e Primeiras leituras de sámscrito (1889, in-8.º p. 173, fora o índice, as erratas e o prefacio, que tudo vai ser dado com o tômo II). — A Literatura e a Relijião dos Arias da India. Parte I: Introdução: Logar da literatura árica da India na historia da civilização do Mundo e sua influencia no criterio sociolójico moderno (1885, in-12, p. XXXII, 171).

Os três primeiros livros são publicações feitas por conta do Estado, em Lisbôa na Imprensa Nacional, e ao Estado cumpre fornecê-los aos missionarios que de Portugal vão para a India. O cuarto livro é edição de Paris. Em nenhum teve o autor interêsse pecuniario, de nenhum auferiu proveito material.

Com o mesmo desinterêsse, e no mesmo intuito tenho-me ocupado nestes dois últimos anos na redação do vo-eabulario de sámscrito do tômo I do vol. II. Constitui êsse vocabulario o tômo II do vol. II; tenho dele já impressas três folhas e a 4.ª vai brevemente entrar no prelo; deve o tômo ser de cêrea de 350 pájinas. Com êsse tômo introduzo o método comparativo no estudo da morfolojía samserítica.

É desta maneira que entendo a minha missão de orientalista, em Portugal.

Todos estes trabalhos (e não falo aqui de pequenos folhetos e artigos) tõem sido feitos em luta constante contra resistencias passivas de meio adverso a estudos desta natureza, e à custa de muitos sacrificios: As imposições irresistíveis da vida tõem-me levado, muitas vezes, a minha actividade de espírito para outro campo e obrigado a interrupções demoradas.

Nesta luta em que se perdem tantas fôrças úteis para o trabalho pacífico, descuidei tudo cuanto não fôsse a tarefa a que me obrigara por julgar assim mais proficua a futuros estudiosos a minha dedicação.

Todavía como do aplainar da obra saltam as maravalhas, assim do meu estudo glotolójico dêstes últimos anos têem saído aparas com que pensei compor Memoria que fôsse melhor cabida homenajem ao Congresso.

Mas veiu logo o casulo das obrigações oficiais prenderme e tive de exercer gratuitamente, por ordem do Ministerio do Reino e Instrução Pública, até fim de julho, as
funções de examinador no Liceu de Lisbôa. Examinei em
francês, em português, em literatura, em historia; não
escrevi a minha memoria para o Congresso, e perturbei
completamente o meu cérebro com aquele trabalho fatigante e eom o atordoamento moral pe'lo que durante
aquele tempo de exames vi e ouvi, inferi e verifiquei.

Refnjiei-me nesta aldeia, aonde me trouxe para sossêgo a espontanea hospitalidade dum amigo, e aonde a incansável actividade doutro veiu lembrar-me a promessa, com que para ele en me havía obrigado, de refazer a minha conferencia de 4 de maio de 1880.

Cumpro a promessa. Atrevo-me a tanto! e até certo ponto por estar hoje fora do mercado o meu trabalho primeiro.

Poucos são os passos dos *Lusiadas* que interpreto neste escrito, e deles havia já tratado por ocasião do centenario de Camões.

Entendi que devia eliminar a parte meramente literaria dos centões e corrijir e ampliar a que mereccu encomio de alguns homens de ciencia, que me honraram no aprêço do meu estudo escoliástico.

A um dêsses, muito especialmente, devo testemunhar o meu público agradecimento. É o sr. Donald Ferguson, que se dignou traduzir em inglês, com o título *Buddhist Legends*, o meu primitivo ensaio de mitografia e mitolojía comparadas.

De umas brevíssimas observações que o sr. Donald Ferguson fez à minha tradução do canto IX do Dipavamsa (cd. de Oldenberg), aproveitei agora o que era justo, e é tão-sómente o que se refere ao verso 18, pesuñã, e ao verso 32 que prefiro ler e traduzir como Oldenberg preferiu e cu já havia feito notar a páj. 49, nota 1, que ele preferira. Emcuanto à tradução de a vassakã nos versos 13-14 rejeito a que eu dera, e traduzo mais on menos como Oldenberg; com efeito Oldenberg traduziu «helplessly» e cu traduzo «sem govêrno»; para isto gniei-me pe'lo sámserito, passando o páli a vassakã para a forma a vasjakam e atendendo a que a vasja significa «que se não sujeita à vontade doutrem».

A propósito da observação do sr. Donald Ferguson no tocante à minha tradução «ir de gatinhas», direi que esta

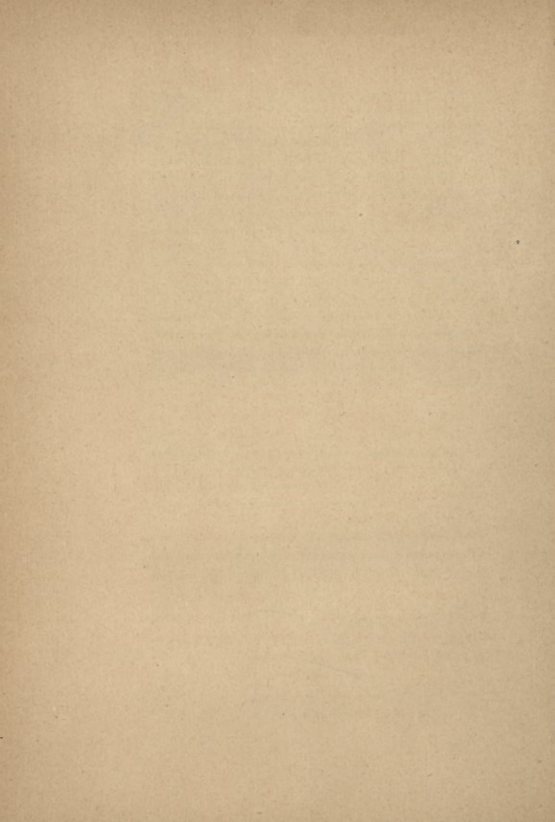
tradução é pe lo menos tão bôa como a de «to crawl». «Andar de gatinhas» ou «cngatinhar» é expressão portuguesa comum e, se não pintoresca no ponto estético, descritiva no símile, pe lo cual designamos o andar das crianças arrastando-se de joelhos e com as mãozinhas no chão, no período em que aínda não podem pôr-se de pé e andar crectas. Direi mesmo que o verbo «engatinhar» ou a perífrase «ir de gatinhas» escusa o dizer-se «com pés e mãos»; há nisto redundancia, que deixei ficar por querer traduzir as palavras u bho pāṇīhi ġannūhi, e não ser êste pleonasmo cousa para estranhar-se em português vernáculo. Em inglês traduz-se munto bem «engatinhar» por «to creep with hands and feet».

Enriqueceu o sr. Donald Ferguson o meu pequeno trabalho com a sua tradução do játaca do Cavalo-Nuvem. Dou êsse játaca em seu logar, na propria versão inglesa, e com as respectivas notas que a acompanham no folheto em que se trasladou o meu.

Se aos orientalistas e aos camoneanistas merceer alguma importancia a reedição do trabalho publicado por mim por ocasião do tricentenario de Camões, agora assim modificado, seja isso em louvor de Luciano Cordeiro, a cujas instancias se deve e para cujo preito o dedico.

Agualva, 23 de agosto de 1892.

G. de Vasconcellos Abreso



O poema dos Lusiadas é a Epopeia da Patria Portuguesa, a autobiografía do Poeta, e uma enciclopedia em

.....transunto reduzido Em pequeno volume.....

de todo o saber de então, e das tradições proprias do século XVI na Europa e das que àquele tempo nos tinham vindo do Oriente.

As queixas amargas e punjentes, em que por vezes vemos demorar-se Camões, não lhe fazem esquecer o que viu, o que leu e o renascimento clássico ensinava aos mais ilustres filhos da escola italiana, não lhe toldam o aprêço dos homens com quem tratou, nem exajeram as dificuldades e perigos que ele combateu. Os desastres «miscrandos» e «tristes», os «novos trabalhos» e os «novos danos» em que a fortuna «o trazia peregrinando»

..... com pobreza avorrecida, Por hospicios alheios degredado não lhe acabrunham o espírito nem o estorvam de relatar, confirmando, o que das terras da Aurora disseram os historiadores e viajantes que primeiro delas falaram, nem de colhêr dos proprios naturais fiel interpretação aínda não sabida.

Até a última estrofe, Camões é seguro no conhecimento como é sublimado no canto, ardente no enjenho, e tão vigoroso na frase como de seu provado valor alevantado.

De usos e lendas de povos orientais que ele refere, pouco explica a lição dos comentadores do Poeta; pe'lo quê, sem me erguer a confronto com eles, neste breve estudo escoliástico, pretendo aqui explicar algumas referencias dêsses factos sociais, que hoje tanto interessam aos doutos que investigam a demopsicolojia, por verem, nesse enleio infantil das eivilizações passadas, as tenues palhas de que se fizeram os calabres poderosos, que aínda acorrentam as civilizações hodiernas.

#### Os monstros de Pegu. Os homens-cães

Um dos cantos dos *Lusiadas* que mais tenho estudado eotejadamente com historiadores e viajantes nossos, é o Canto X; a obra que mais se deve comparar com o que o Poeta nos relata nesse canto é o notável periplo de Duarte Barbosa.

Com Duarte Barbosa está ele de acôrdo no estranho easo e não menos singular usança, que relata cuando diz:

«Olha o reino Arração, olha o assento
De Pegu, que já Möstros povoarão,
Möstros filhos do feo ajunetamento
Dhûa molher e hum cão, que sos se acharão:
Aqui soante Arame uo instromento
Da geração custumão, o que usarão
Por manha da Raynha, que inventando
Tal uso, deitou fora o error nefando».

La X, fol. 181.

Os «monstros filhos do feio ajuntamento» de que fala o Poeta são os Cares de Pegu e sul de Bermá, selvajens denominados «homens-eães» pe'los Bermás <sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bastian, Oestl. Asien, I, 133. O Dr. B. quere que se escreva Birmá e não Barmá, Bramah, Burmah, etc. Duarte Barbosa escreveu Bermá, ortografía melhor que Bramá e que nós Portugueses devemos seguir.

Do eostume de trazerem soante arame no instrumento da jeração lê-se noticia mais desenvolvida em a descrição das costas orientais africanas e do Malabar dada por Duarte Barbosa (Hakluyt Society de Londres, páj. 184 do resp. vol., e in Noticias para a Historia e Geografia das Nações Ultramarinas, publ. pela Acad. R. das Sciencias de Lisboa, 1812, tômo II, páj. 366, ou da 2.ª ed. páj. 360-361).

Diz assim:

#### HAKLUYT SOCIETY

«... traen en los capirotes de sus miembros unos cascavellos redondos cosydos soldados entre la earne y el euero por hazersclos mayores, algunos traen tres, y algunos eineo, y algunos syete, y dellos de oro y de plata y otros de metal, los quales les van sonando de que andan y an lo por mucha gentileza y las mugeres huelgan mueho con ellos y no quieren hombres que no los tengan, y los que mas honrados son, esos los traen mas y mayores.»

#### A. R. DAS CIENCIAS

«... trazem suas natnras nhus cascaveis redondos, ecrados, e muy grandes, cosidos e soldados por dentro antre ho couro e carne, por fazerem grande soma, e trazem muitos destes até sinco, deles saom douro, outros de prata, ou metal segundo hos que hos trazem, e quando andaom fazem grande som, ho que haom por grande honra, gentileza; e quanto mais honrados, trazem mais: has mulheres folgam tanto com iso que nom querem homeins que os não tenhaom, e nom digo mais deste costume pola desonestidade.»

Para lastimar é não o dissesse que a não há em ciencia. Ibn-Batutah relata estes estranhos costumes por forma que não há que duvidar-se. Damos a tradução da passajem respectiva segundo Defrémery e Sanguinetti (ed. da Société Asiatique, IV, 224-225):

«Les hommes de ce pays nous ressemblent au physique, si ce u'est que leurs bonches sont pareilles à des gueules de chien. Mais il n'en est pas de même de leurs femmes (concorda com João de Barros, Decada III: 3, 4.°) qui sont d'une esquise beanté. Les hommes sont nus et ne revêtent pas d'habit, seulement, quelques-uns placent leur membre viril et leurs testicules dans un étui de roseau peint et suspendu à leur ventre. Les femmes se couvrent de feuilles d'arbres.... les indigènes s'aeconplent comme des brutes, et ne se cachent pas pour cela (Barros, l. c., diz: « pois que no acto do ajuntamento d'elles, querem imitar os cães»).

O P.º Barbe (apud Yule in The Book of Ser Marco Polo, 2.º ed., II, 294) dá-uos conta de se julgarem os povos do Nicobar de deseendentes duma raça canina e humanamente de mulheres. Tradição esta que bem pode ser explicada pe'lo modo de contar o parentesco pe'la liuha feminina, como é uso ainda entre os Bermás <sup>2</sup>.

Marco Polo dizía já dos habitantes das ilhas Andamanes que eles tinham cabeça de cão, e olhos e dentes de cão.

<sup>1</sup> A mesma crença noticiam Schirren, Die Wandersagen der Neuseeländer, etc., paj. 155. Waitz, Antropologie der Naturvölker, 5, 33; apud Liebrecht, Zur Volkskunde, paj. 20. Ball, in Jungle Life in India, Londres, 1880, diz dos Nicobares: "The people struck me as being the most unprepossessing I had ever seen; the round-faced jolly-looking Andamanese being handsome as compared with them. Owing to the incessant habit of ehewing pawn their teeth are intensely black, the incisors of the lower jaw often protruding in an irregular manner like tusks. The tongue, too, is more or less black, and in the mouths of some there appeared to be horny growths or accumulations, which prevented them closing their lips». Páj. 191. Mais adeante, páj. 206-207, esereve: «They (the Nicobarese) are said to posses two traditions as to their primary origin, the first being that they are sprung from ants, and the second that they are descended from a man and a dog-the sole survivors of a great inundation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Os Nicobares e os Bermás têcm pontos étnicos comuns inegáveis. Veja-se o que diz Ball, *l. c.* 

Os Cara-Quirguizes do Issicol e Cocande explicam o seu nome étnico dizendo: que descendem de cuarenta raparigas (kirk kize), as cuais, um dia, voltando depois de pequena ausencia aos seus lares, não encontraram os pais nem os rebanhos, porque inimigos lhes haviam levado os homens e animais; que viram únicamente nas vizinhanças um eão vermelho. com ele coabitaram e daí provõem os actuais Quirguizes pretos!

A estas lendas de homens cinocéfalos anda, de ecrto modo, conjunto o bárbaro costume dos sacrificios humanos e da antropofajía<sup>2</sup>, e talvez em muitos dos pontos a que elas se estendem, —desde a China à Etiopia, à Europa, à América —, ficasse subsistente a disposição artificial dos dentes caninos aguçados para melhor rasgamento das carnes.

Assim os Cubanos descreveram os Caribas a Cristóvão Colombo, dizendo-lhe eram comedores de homens e terem focinho de cão. Em lendas da Dinamarca conta-se dos homens-cães habitantes da Finlandia. E também dos Belgas e dos Galos nos dizem os Padres da Igreja que eram an tropófagos aínda em tempo dos Romanos. E dos Borus, antigos Prussianos, diz Ibn-Said que eles eram homens com focinho de cão.

Entre alguns povos encontra-se a lenda da orijem canina não só duma tribu determinada, dum povo exclusivamente, mas dos homens em jeral.

Dizem os Ainos que ao tempo em que do lodo foi tirado o mundo, o vento e as ondas trouxeram, de manhã, em um navio, uma mulher à formosa ilha em que eles vivem. Um dia, estando a banhar-se viu vir nadando apressado para ela um grande cão, e ela assustada quis fujir-lhe e esconder-se, mas o cão disse-lhe: «Deixa-me ficar contigo, serei o teu companheiro e o teu defensor, e assim tu

<sup>1</sup> Journal Asiatique, VI seric, 2, 311; apud Liebrecht, l. c,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O canibalismo dos Andamanes está hoje contestado por viajantes dignos de crédito. V. Ball, op. c., páj. 212-213.

escusas de tornar a ter mêdo». Ela consentiu nisto e desta ligação nasceram os Ainos, isto é, os homens <sup>1</sup>.

Aos cães são substituidos aínda, em algumas lendas, os lobos; e na Europa um grande imperio teve principio com os dois expostos amamentados por uma loba, ou filhos de uma loba, e fim com o filho de um cão: Rómulo e Remo foram amamentados por uma loba, como Ciro foi amamenmentado por uma cadela, e Átila descendía dum cão.

Nestas erenças, nestas superstições, nestas lendas, há apenas um aspeto do que hoje, em ciencia, se denomina totemismo. A tribu ou a familia escolhe o tótemo ou o dodaime, como o padrinho ou a familia, entre nós, escolhe o nome do neófito. Determina-os muitas vezes o acaso, se a tradição familial ou local ou aínda mesmo a fantasía não os resolve na escolha. Outras vezes o individuo chegado à puberdade pratica um acto solene que afirme a sua emancipação. Êste acto é cuási sempre um sacrificio em logar êrmo. Depois de concluído o sacrificio o sacrificador escolhe para seu tótemo, para seu dodaime, o primeiro animal que passa, on que ele veja, em sonho mesmo que seja; e para tornar mais solene esta crisma, pica-se e deixa correr algum sangue do proprio corpo.

Chamei crisma a êste facto bem conhecido já desde o século passado e confirmado modernamente por etnógrafos e viajantes. Facto semelhante se pratica entre nós: moços de jente rude há que desenham com picadelas numa parte do corpo, — costas das mãos, braços, peito, principalmente —, o tótemo pe'lo cual ficam conhecidos por toda a vida, a êsse facto dá-se entre nós, nalguns pontos do país, o nome de crisma. Alguém julga ser isto mera tatuajem.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lindan. Voyage au Japon, ap. Liebrecht, Zur Volkskunde, páj. 10.

Assim crismados os individuos, natural é que, em povos de civilização rudimentar, tanto no Antigo- como no Novo-Mundo, o tempo leve as familias à conclusão de que clas descendem do animal cujo tótemo deu o nome ao seu primeiro avô. O ascendente de que a familia provém fica sendo, jeralmente, um heroi avito, sôbretudo se no decorrer das jerações se ehega a constituír tribu ou povo com caracteres assinalados, ou pe'lo menos povo denominado à parte na mesma rejião habitada por outros povos ou tribus.

A amamentação do heroi por uma fera é modo de ser atenuado da mesma erença.

Em muitas lendas, com efeito, os herois são crianças enjeitadas amamentadas por feras, são filhos de feras ou salvos por elas, e não só entre os povos das antigas civilizações e de todo o Antigo-Mundo, mas até no Brasil, onde, entre os Iucarés, o heroi Tiri foi um enjeitado amamentado por um jaguar 4.

Os Guelfos, tão afamados pe'las suas guerras com os partidaries do senhor de Wiblingen, os por isso chamados Gibelinos, são descendentes de cães, de uma tímida mãe ou de uma madrasta cruel, que abandonou as 7 ou 9 criancinhas enjeitando-as e fazendo-as passar por eachorrinhos cegos (cachorrinhos, Welfe = junge Hunde)<sup>2</sup>.

Da mão que tem 7 filhas a fio, sem intervalo de nenhum filho varão, a sétima filha é bruxa; e se tem 7 filhos a fio o sétimo é lobisomem; assim crê o nosso povo<sup>3</sup>.

¹ Consultem-sc, entre outras obras, Müller, Americ. Urrelig., já citado, Hanusch, Slav. Myth., Tylor, Wild Men and Beast Children, e Primitive Culture, Liebrecht, op. cit., o cual dá copiosa bibliografía. Cf. o mito de Édipo, e a lenda de Simhabáhu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Liebrecht, Romulus und die Welfen, in Zur Volkskad.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Veja-se Consiglieri Pedroso, As bruxus na tradição do nosso povo, in Positivismo, 2.º ano.

Em algumas relijiões o cão é um animal cuási sagrado. Entre o nosso povo a lingua do eão é benta; eura as feridas dos homens lambendo-as; o seu uivar faz lembrar almas do outro-mundo. E os Armenios acreditam em seres sobrenaturais ou divinos, eujo nome é Arlez ou Aralez, nascidos dum eão, os euais lambem as feridas dos guerreiros caídos no campo da batalha tornando-os à vida 4.

Entre os Eranios o cão merceía cuidados especiais e cuási iguais aos que merceía o proprio homem. Se a criança devía estar sete anos sob protecção particular, protecção idéntica era devida ao cão durante os primeiros seis meses. Acêrca do cão depois desta idade lejisla o Avesta com pormenores tais, que o torna cuási igual ao homem <sup>2</sup>.

O olhar do eão faz fujir os entes malévolos, erêem em jeral os Arias. É comum à mitolojía dos Arias o mito do eão guarda do Inferno. Ao Cérbero, κέρθερος da mitolojía grega, correspondem nos monumentos literarios em sámscrito os dois eães de Iama, de largas ventas, de cuatro olhos e mosqueados 3 guardas do paraíso; correspondem-

¹ Journal Asiatique, IV serie, vol. 19, páj. 31, ap. Liebrecht ut s. ² Veja-se A. Hovelacque, Le chien dans l'Avesta. Les soins qui lui sont dus. Son éloge. Spiegel, Eranische Alterthumskunde, vol. III, páj. 657 segs. Veja-se Avesta, principalmente Fargarde XV. Monsenhor Ch. de Harlez, na Introdução da primorosa tradução do Avesta, o livro sagrado dos Zoroastreus, ed. de 1881, páj. CL, diz: «Le chien ocempe dans les lois mazdéennes une place des plus importantes. Son cadavre, an poiut de vue des souillnres, est traité comme celui de l'homme; il est défendu de le maltraiter tout comme l'homme et les peines qui frappent l'homicide ne sont pas plus grandes que celles prononcées contre le meurtrier d'un chien de garde». A estima e mesmo veneração por êste animal distinguem os Eranios dos seus vizinhos ocidentais e de todos os outros povos indo-celtas.

<sup>3</sup> Em sámserito o vocábulo sarvara ou sabala (e aínda karbara, karvara, karbura, karvura) significa «mosqueado» e diz-se dos cães de Iama. Está demonstrado que o vocábulo é o mesmo que o grego xisleso. V. Benfey, Vedica und Verwandtes, 149-164, e Hermes, Minos, Tartaros, § 4. M. Bréal, Hercule et Cacus, 121, 130; Weber, Indische Studien, II, 298, e Indische Streifen.

-lhe aínda os cãos guardas da ponte Chinuate dos Parses, que só dá passajem aos justos, e donde eaem no ínfimo Duzaque os maus <sup>1</sup>.

Iudíxtira, o mais velho dos cinco Pándavas, os herois da extraordinaria epopeia samserítica, o Mahabárata, recusa a Indra a oferta do seu carro divino, e não quere nele subir para o suarga sem ali entrar eom o seu cão. <sup>2</sup> E com efeito eom ele subiu ao paraíso de Indra, eomo a lenda conta do animal favorito de Santo Antão.

II, 229 segs. Terem estes dois eães, eada um, euatro olhos, katurakṣa (X, 14, 10), explica-se como se vê da nota imediata, por terem as malhas amarelas por cima dos olhos.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> James Dasmesteter, The Zend-Avesta (vol. IV dos Sacred Books of the East), páj. LXXXVII, diz: "The identity of the Parsi with Kerberos and Yama's dogs appears, moreover, from the Parsi tradition that the yellow-eared dog watches at the head of the Kinvat bridge, which leads from this to the next world, and with his barking drives away the fiend from the souls of the holy ones, lest he should drag them to hell.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Benfey, Hermes, etc., páj. 9. Veja-se o episodio em Ph. Ed. Fou-eaux, Le Mahâbhârata. Onze épisodes tirés de ce poème», páj. 407 e segs.

#### Orijem do nome de Ceilão

Há lendas de populações descendentes do ajuntamento bestial duma fera com individuo de natureza humana, cujo valor mitolójico pode servir de guia para o conhecimento histórico da orijem dessas populações.

Neste caso está a lenda que explica o nome de Ceilão dado à antiga ilha de Tamra, Tāmra-dvīpa ou Tāmra-parṇa, contada pe'los autores budistas quer na sua língua sagrada, o páli, quer em sámserito, ou em chinês.

Veremos logo estas lendas; digamos agora como Ceilão significa «pais, terra ou residencia ou reino dos leões».

Em dois dos mais antigos textos clássicos em sámserito, no Mahabárata e no Ramáiana, encontramos o vocábulo Lankā designando a capital dos ferozes Ráxasas, cujo rei é, segundo o Ramáiana, o terrivel Rávana. Outro nome tambem anticuissimo é o que se encontra no Harivamsa, ratna-dvīpa «ilha das cousas preciosas» e que bem traduziram os Chineses pe'lo vocábulo P'ao-tchu¹.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Stanislas Julien, Voyages des Pélerins bouddhiques, III, 125. Cunningham, Ancient Geography of India, páj. 557. V. adeante páj. 31.

Hiuan-Tsam<sup>4</sup>, no 7.º século, aínda emprega, todavía, o nome de *Ling-kia* do sámserito Lankā, mas para designar apenas uma alta montanha habitada por espíritos malfazejos<sup>2</sup> no ángulo sueste do reino de *Seng-kia-lo*, em sámserito Sîhala «país dos leões».

No 6.º século, Cosmas, o navegador ejipcio nos mares da India — *Indicopleustes*, denomina a ilha de Ceilão, na sua «Topographia Christiana», *Sielediba*; e um dos nomes mais conhecidos pe'los navegadores e comerciantes foi com efeito o de *Serendivus*, <sup>3</sup> *Singal-dib* <sup>4</sup> ou *Sirindib* ou *Serendib* <sup>5</sup>.

Estas denominações são derivadas do vocábulo páli sīhala-dīpo euja forma samserítica é sīhala-dvīpa «ilha dos Símhalas» a ilha de Ceilão. O vocábulo dvīpa «ilha», dipo em páli, transformou-se na liuguajem dos Árabes em dyvah, aldybah, como aínda se vê em um documento português do século xvi, bem que Fr. João de Sousa transcreva adiba 6.

À Europa tinha ehegado já antes dos Árabes o vocábulo sĩ hala-d vĩ pa, porque Ptolomeu usa do adjectivo salike designando todos os habitantes de Sálai. Lassen identi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bem que deixe aos vocábulos chins a transcrição usada pe'lo sinólogo enja obra eito, escrevo à portuguesa os nomes proprios como êste do célebre peregrino; sigo nisto a nossa tradição e praxe, tão estimada que já mesmo estranhos disseram que melhor avisados transcrevíamos por m final o que Franceses e outros transcrevem por ng. Semelhantemente se entenda dos vocábulos que não forem de lingua árica; e dêstes, que os reduzo a forma concordante com a ortografía dêste escrito, cuando os cito acomodados ao falar português.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St. Julien, op. cit., III, 144. Sénart, Essai sur la Légende du Buddha, 231 e segs.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ammiano, XXII, vii.

<sup>4</sup> Abu Rihán, apud Cunningham, op. cit., páj. 558.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Chaines des Chroniques, páj. 5, n.º 7, e passim, in Relations des Voyages faites par les Arabes et les Persans dans l'Inde et à la Chine dans le IX siècle, trad. de Reinaud, 1845. Cf. adeante páj. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Documentos arabicos para a historia portugueza, Lisbon, 1790, pij. 107 e segs.

<sup>7</sup> Indische Alterthumskunde, 2.ª ed., I, 241 n.

fica êste nome dado pe lo jeógrafo grego a uma forma abreviada em páli sīhala, significando: — «Residencia dos Simhas, não dos verdadeiros leões, mas dos guerreiros que para ali emigraram com Vijaia», o conquistador indio a quem se atribui a civilização búdica de Ceilão.

Mas confirmando a lenda que nos diz ter sido a ilha anteriormente denominada Tāmra-parṇa, ou em páli Tamba-paṇṇi, tinha chegado ao conhecimento de Onesícrito esta denominação anterior à de Sálai, e assim era no ocidente desde Alexandre,

A nobre ilha tambem de Taprobana, Já pelo nome antigo tam famosa L. X, fol. 169.

Do nome dos Símhalas deu-se em páli à ilha o de Sī-halā, cuja forma vulgar Sīlā² deu orijem às formas Sailán usada pe'lo Persa Raxid-Eddin contemporaneo de Marco Polo, e à usada pe'lo mesmo Polo, Seilan, bem como à nossa, Ceilão.

É notável ter Camões identificado 3 os dois nomes Ceilão e Taprobana, porque em 1537, por equívoco resultado de má interpretação da jeografía de Ptolomeu pe'la escola de Behaim 4, por Taprobana se entende a ilha de Çamatra.

Em 1559, Jomard, confunde aínda ambos os nomes de Çamatra e Taprobana, separando-se tanto nos mapas dêste jeógrafo de Henrique II, como no magnífico portulano de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid. páj. 17 e seguintes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Childers, op. cit., s. v. Cf. páj. 17 n. 2.

<sup>3</sup> Camões diz positivamente:

e nisto faz ver que o nome de Ceilão é posterior ao de Taprobana.

4 Richthofen, China, I. 640 e segs.

Carlos VI, <sup>1</sup> desta suposta Taprobana, a ilha de Ceilão enjo logar se marca com verdade.

O nome de Taprobana, ou em sámscrito Tāmra-parṇa, é como veremos um dos nomes indios mais antigos que se conhecem dados à ilha de Ceilão 2. O nome de Lankā parece ser aquele com que a conheceram já os primeiros Arias que da India para ali foram. Parece mesmo fora de dúvida que a ilha do Ceilão foi conhecida em remota antiguidade anterior à conquista árica. É provável até que os marinheiros, enviados pe'los Cuxitas e pe'los Sabeus a buscarem as preciosidades do Oriente para os seus emporios, tivessem aportado a Ceilão, e estabelecido ali uma das suas estações 3.

Dos Símhalas fala já o Mahabárata como habitantes da ilha ao sul da India 4.

Childers <sup>5</sup> diz que os Símhalas, ou como hoje dizemos os Singaleses, são «únicamente os habitantes áricos de Ceilão, descendentes do povo emigrado de Lala, em Magadá, na

<sup>1</sup> Em poder do sr. Frederico Spitzer, em Paris-Richthofen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quem primeiro demonstrou ser Taprobánē a forma grega da samscrítica foi Enjenio Burnouf em 1834. A memoria por ele então lida perante a Academia das Inser. e B. Letras em Paris anda publicada no Journal Asiatique, jauciro 1851. Não pude lê-la porque falta todo êste ano na Bibl. da nossa Academía, e nunca me veiu à posse exemplar do folheto separata.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A ter o verdadeiro valor histórico a concha de madrepérola comprada pelo sr. Sayce no Ejipto, poder-sc-ia datar do tempo da 12.º dinastia, e portanto cerca de 2400 anos antes de Cristo, o conhecimento das pérolas ecilonenses no Ejipto. (V. Terrien de Lacouperic in The Babylonian & Oriental Record, julho 1892, páj. 11 c nota 415 ibi. V. mais a nota 4 neste opúsculo a páj. 18). Acêrca do comercio e navegação na mais remota antiguidade cito ao leitor curioso apenas três obras de grande valor: Lieblein, Handel und Schiffart auf dem rothen Meere in alten Zeiten, Runbury, History of Ancient Geography, Miss. Amelia Edwards, Pharaohs, Fellahs and Explorers.

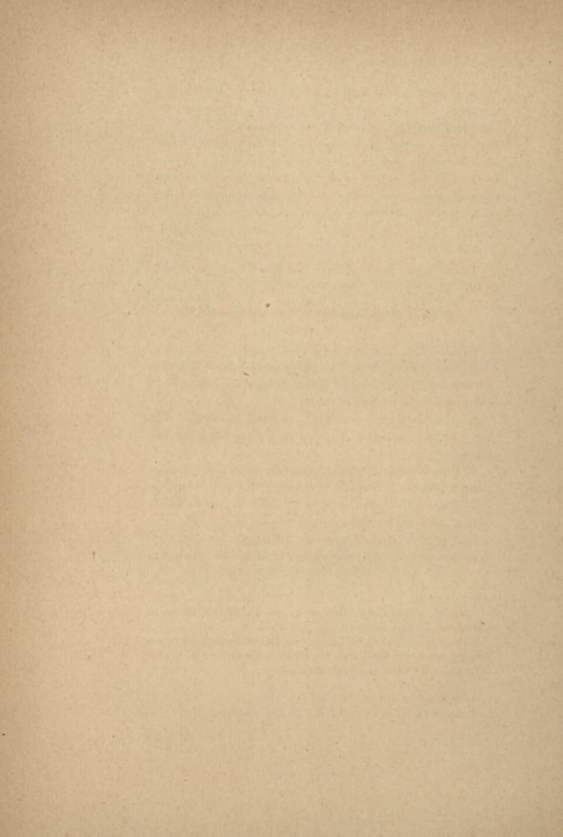
A Sanskrit Wærterbuch, s. v.

<sup>5</sup> Páli Dictionary, s. v.

India, e para ali idos muitos séculos antes da nossa era». A eapital de *Lala*, a *Larikè* dos Gregos, era Sîha-pura «a eidade dos Leões»<sup>1</sup>.

Assentados estes conhecimentos históricos, podemos dar algumas lendas búdicas sôbre a orijem da civilização árica de Ceilão. Os elementos mitolójicos que nelas se encontram são comuns a outras lendas na Europa pe'lo que é de interêsse científico fazê-las conhecer.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lassen, Indsch. Altrimsk, I., 105. Cf. infra a lenda que traduzi do Dipavamsa, IX, ed. de Oldenberg.



### III

### Conquista da liha de Lancá e fundação do novo reino Singalês ou dos Leões 1

- 1. Esta ilha de Lancá chamou-se depois Sihalá² (sīhalã) do nome de sīha (leão). Escutai, pois, vós, a narração da sua orijem, que cu vou contá-la.
- 2. A filha do rei de Vanga coabitou na floresta com um leão das selvas, em consecuencia do quê nasceram dois filhos.
- 3. Eram duas erianças formosissimas Sihabáhu e Sivali<sup>3</sup>; tinha a mão nome Susimá<sup>4</sup> e chamava-se o pai Siha.
- 4. Passadas dezaseis estações das chuvas abalou da caverna, e fundou a nobilissima cidade de Sihapura<sup>5</sup>,
- 5. o filho de Siha; e poderoso rei no país de Lala, governou o grande reino na nobilissima cidade de Sihapura.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Segundo o capítulo IX da crónica páli Dipavamsa, edição de Oldenberg, 1879.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ou Sihalão (Sīhalã). Eserevo em itálico únicamente os nomes que interessam directamente a lenda dos homens-leões, ou para os cuais deva chamar a atenção do leitor.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Veja-se páj. 27.

<sup>4 «</sup>A perigrina beleza».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> sīhapura «eidade de sīha, i. e., do leão».

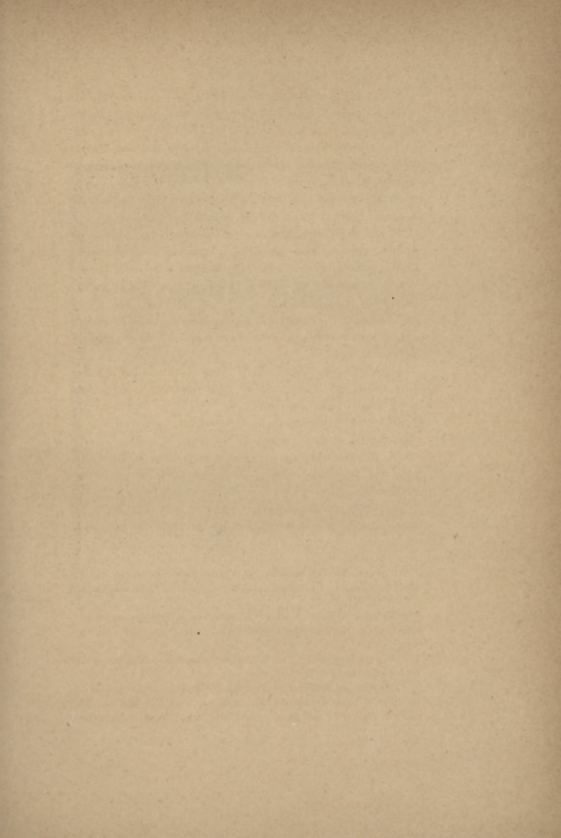
- 6. Trinta e dois irmãos foram a projenie do filho de Siha, e dêstes os mais velhos foram Vijaia e Sumita<sup>4</sup>, ambos de extraordinaria beleza.
- 7. O jóven principe Vijaia foi audacioso e sem instrução, e pratieou actos da maior perversidade e inexcedíveis extorsões.
- 8. Reuniram-se os homens do tráfico e todos os do país, e foram queixar-se ao rei dos crimes de Vijaia.
- 9. Ao ouvir as suas vozes clamorosas, o rei, tomado de cólera, ordenou aos ministros: «Expulsai êsse maneebo;
- 10. e todas essas eseravas, mulheres e filhos, e parentes, e servidores de ambos os sexos, c artifices; expulse-se toda essa jente.»
- 11. Então o expulsaram separando-o de todos os parentes, e meteram-nos a bordo dum navio e o navio singrou pe'lo mar fora:
- 12. «Que vão para onde os leve o seu desejo, e todos para mais não serem vistos, nem voltarem a morar em nosso reino, entre êste povo.»
- 13. O navío das crianças abordou sem govêrno<sup>2</sup> a uma ilha, à cual se deu o nome de Nagadipa<sup>3</sup>.
- 14. E sem govêrno abordou o navío das mulheres, a uma ilha a que se ehamou Mahilāraṭṭha («reino das mulheres»).
- 15. O navío dos homens eorrendo sem destino pe'lo mar, perdido e sem rumo, foi dar ao porto de Supara 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vigaja «vitoria, triunfo». Cf. Vietor. Sumitta em ser. sumitra «bom amigo», Cf. dummitta, ser. durmitra «mau amigo», no Dipav., XXII, 70, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> No texto lê-se avassakã que Oldenberg traduzin «helplessly» e eu traduzo «sem govêrno»; morfolójicamente o voeábulo é em ser. avasjaka.

<sup>3</sup> Naggadīpa = Nagnadvīpa em sámserito? «Ilha dos nús»? ou Nāgadvīpa?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> O Editor do Indian Antiquary, anotou neste ponto a tradução do sr. Donald Ferguson do seguinte modo:—«See Ind. Ant. vol. XI, pp. 236, 247, 293, 294. It is evident from the mention of Bhâruka-





DESEMBARQUE E COROAÇÃO DE VIZATA EM CHUÃO, SECUNDO PINTURA A PRESCO EM AJANTA

(Apud Mrs. Mauning, Ascient and Medicard India, I, 392)

- 16. E como desembarcassem em Supara setecentos, fizeram-lhes então os Supáracas largo acolhimento e muitas honras.
- 17. Ao passo que assim eram recebidos, Vijaia e a sua cohorte, todos esses estranjeiros, praticaram crueis feitos,
- 18. tais a embriaguez, o roubo, o adulterio, a traição, a aleivosía e o mais vil, imoral e horrível modo de proceder.
- 19. Irritaram-se os Supáracas com estes horrores de inexcedivel crueldade e bárbara selvajaria, e resolveram: «Vamos depressa matar estes perversos».

20 Foi outr'ora Ojadipa, Varadipa, ou Mandadipa, e tambem denominada Lancadipa, a que se conhece por Tambapáni <sup>1</sup>.

elichlia (Bharuch) (V. 26) along with Suppara, that the Dipavamsa places Lâla on the west coast of India or in Gujarat, and the Simhapura stated to be the capital may be Sihor in Kâţliiâwâd, about 18 miles south of the site of Valabhî, and the traditional capital of the Simha dynasty.» A isto devo aereseentar que Supara (Suppara) é um dos nomes de porto maritimo mais interessantes para a historia da antiga navegação ejipeia e das relações do Ejipto eom a India. O snr. Dr. Terrien de Lacouperie (in The Babylonian & Oriental Record, julho, 1892, páj. 11) depois de dizer que é possível que o eomercio do Egipto com Ceilão existisse já ao tempo da XII.º dinastía, acrescenta: . This sea trade was certainly active in the seventeenth century, as shown by the Indian products and later on they seem to have established colonies on the Indian coast, which they probably denominated by names which recall to mind those of their trading places westwards.» E em nota (417) dá exemplos dêstes nomes: «Muziris (mod. Cranganore) on the Malabar coast, and Muza, their own emporium in the Red Sea, or perhaps better, Mitzir, Egypt. - Suppara (mod. Wasai, North of Bombay), and Zafar, in Yemen, Zabara in the Persian gulf, Sofala on the African coast, all probably colonies from Zafar, the Safar of Gen. X, 30.»

<sup>1</sup> Em páli Tāmbapanni, como fica dito atrás.

- 21. Naquele tempo em que Sambuda, o melhor dos homens, chegou ao Parinibana<sup>1</sup>, êsse filho de Sihabáhu, o Catiia<sup>2</sup>, Vijaia,
- 22. chegou a Lancadipa, depois de ter partido da terra de Jambudipa<sup>3</sup>. Tinha o excellente Buda profetizado: «O príncipe será o rei (de Lancá)».
- 23. Então o Mestre 4 disse a Saca 5, o Senhor dos Deuses: «não afastes o teu cuidado, Cossiia 6, de Laneadipa».
- 24. Sujámpati, o rei dos deuses, depois de ouvir esta deprecação de Sambuda encarregou Upalavana de protejer a ilha.
- 25. Ouvindo a ordem de Saca, o poderoso Devaputa <sup>7</sup> com os Parisas <sup>8</sup> foi protejer a ilha de Lancá.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Em páli parinibbāna = sc. pari-nirvāṇa. Usa-se dêste termo para designar a morte do sabio, de Buda, ou de um Arhat "asceta e santo Budista". Neste logar é de Sambudha do "Sabio por excelencia", aquele de quem propriamente dizemos Buda, Gáutama o Buda.

<sup>2</sup> Khattija, ser. kṣatrija, «xatria, guerreiro, principe».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Em ser. ġambudvipa «o continente dos jambus (Engenia Jambolana)», um dos nomes da India, considerada como uma das 7 duípas em roda do Monte Méru.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Epíteto de Gáutama o Buda.

<sup>5</sup> Em páli sakka = sc. šakra «poderoso», epíteto de Indra.

<sup>6</sup> Kosija em páli = Kaušika em sc. epíteto de Indra.

Devaputra em se. e em páli Devaputta. Aos habitantes do Deva-loka «paraíso» se atribúem os sexos masculino e feminino. Devaputra é um ente eclestial do sexo masculino. Aqui é Uppalavanna, i. e. Víxnu, deus na relijião brahmánica, arcanjo na relijião búdica. Há o areanjo do sexo feminino (devadhītā) cujo nome é ficil de confundir eom Uppalavanna, é Uppalvanná, name of an eminent nun who was one of Gautama's aggasávikás (Dh. 213), diz Childers, s. v. uppalã, citando o Dhamma-pada, de Fausbæl. Podemos eitar mais a crónica, de que vamos traduzindo, Dipavãsa XVII. 9, e Vinajapitaka, Kullavagga, X, 8. Aggasāvikā em sámscrito agraŝrāvikā «principal discípula», de Buda, como as Marías do Nazareno. As duas de Gáutama foram Khemā e Uppalavannā, além de outras secundarias.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Anjos sob o comando de um arcanjo.

26. Depois de ter estacionado em Barucacha e exaspeperado os habitantes, Vijaia, voltou para o navio.

27. Entrado que foi com a sua cohorte a bordo, fizeram-se ao mar, e logo um vento furioso lhes fez perder de vista as costas.

28. Arribaram a Lancadipa, onde desembarcaram, e foram para terra. Mas em terra firme seutiram-se exaustos de fome, de sêde e de cansaço; mal podíam andar.

29. Foram de gatinhas, com pés e mãos, e nestes entrementes levantaram-se e puseram-se de pé e viram as mãos <sup>2</sup> resplandecentes.

30. O pó excessivamente vermelho daquela terra cobrira-lhes os braços e as mãos; e disto provém chamar-se aquele sitio Tambapaṇṇi<sup>2</sup>.

31. A primeira cidade na afamada Lancadipa foi Tambapáni; e ali residente governou Vijaia o seu reino.

32. Vijaia e Vijita e com eles Anuradanacata, Achutagámi e Upatissa foram os primeiros que vieram a estas terras<sup>3</sup>.

33. Acorreu grande multidão de homens e mulheres, e um Catiia (xatria) levantou cidades aqui, outro acolá em todo o país.

34. Vijaia levantou a cidade de Tambapáni, com suas vizinhanças, na marjem sul do rio no logar mais aprazível.

35. Vijitu levantou a cidade a que deu seu nome, e aínda a de Uruvela; e o ministro, que do asterismo Anurada tira o nome, fundon a cidade de Anurada.

36. Aquele enjo nome foi Achutagámi fundou Ujeni, Upatissa a Upatissa cidade de belas praças, opulenta, vasta, de grande prosperidade e deleitosa.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vcja-se nota 4 páj. 18-19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pāṇī em páli e em sámserito; note-se a etimolojía popular, tirada dêste vocábulo para Tambapaṇṇi, que eserevemos aportuguesadamente Tambapáni nome da ilha de Taprobana, como fica dito.

Cf. Oldenberg, páj. 56 com páj. 162.

37. Foi o primeiro rei da famosa Lancadipa o rei Vijaia em Tambapáni.

38. Passados sete anos do seu reinado tinha para ali ido muita jente. O seu reinado foi de trinta e oito anos.

39. Em o nono mês de Sambuda os Iacas ficaram destruídos; em o quinto ano de Sambuda o Jina venceu os Nagas 2; no oitavo ano de Sambuda completou-se a Samā-ppati3.

40. Em todas estas três ocasiões Tatágata veiu aqui. No último ano de Sambuda, Vijaia veiu aqui.

<sup>1</sup> É aqui Buda.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I. e., consolidou-se o budismo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Samāpatti é um estado de ascetismo búdieo. Childers, Dic. páli, s. v. explica: «attainments, endowments, which are eight suecessive states induced by the cestatic meditation.» A explicação de Burnouf (Lotus de la bonne loi, páj. 348-9) parece-me exacta: A samā-patti é o estado moral a que se chega pela samādhi; samādhi é uma das condições para ser-se asceta perfeito, é uma das perfeições dêsse asceta; e estas perfeições são— ġ hāna «a meditação profunda», vimok ha «o libertamento, desprendimento da paixão», samādhi «trancuilidade perfeita», samāpatti «o doce gôzo, a suave delicia, a ventura calma e santo resultado das perfeições superiores». É o aniquilamento de toda dor e de todo prazer de toda sensação física e o embebecimento extático na contemplação indiferente ao mundo exterior.—Os oito estados sucessivos são como que passajens, graus de aquisição progressiva de cada uma daquelas perfeições. Veja-se em Burnouf, Lotus, páj. 789.

<sup>4 «</sup>Gautama Buda frequently in the Snttas speaks of himself as the Tathágata, and the epithet is analogous to that of Son of Man applied to himself by Jesus Christi». Childers, Pali Dict., s. v. Mas quere-me parecer que êste nome de Tathāgata, composto de Tathā-āgatha «vindo assim (como os outros Budas)», significa «um redentor». — Dois anos depois de en haver escrito esta nota li a páj. 84, n. 3, do tômo v da Revuc de l'Histoire des Religions, num artigo do snr. Kern, o seguinte: Tathâgata est manifestement un synonyme de sougata; tathâ a ici le même sens que tathya, yathâtathâ, vitatha, parfait, ne péchant pas, et son signific bon. L'un et l'autre peut se traduire par habile, brave, vertueux, de sorte que

- 41. Sambuda, o melhor dos homens, tornou a ilha de Lancá propria para habitação de homens; e pe'la a n u pādis esā<sup>4</sup> extinguiu-se em todos os seus úpadis (u padhi)<sup>5</sup>.
- 42. O Catila reinou trinta e oito anos depois do Parinibána de Sambuda, o Senhor fulgurante da verdade;
- 43. e enviou a Sihapura um mensajeiro a Sumita: «Vinde breve para nós para esta magnifica Lancadipa.
- 44. Não há quem me suceda na governação depois da minha morte; cedo a vosso favor esta ilha que por meu valor conquistei».

l'on peut rendre Tathâgata et Sougata par impeceable, qui ne faillit jamais.»

Tathāgata é com efeito aquele que «ficou isento de paixão, apagou o pecado, e se eximiu à tentação». Assim pois, ou o vocábulo se explique por uma forma ou por outra (que ambas conveem), Tatágata é pe'lo ensinamento, um redentor.

<sup>4</sup> Aniquilamento completo pe'la perda dos cinco elementos do ser.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Substrata corporis, i. e., entrou em o Nibbāna (Nirvāņa em sámscrito) completo, ou Parinibbāna.



#### IV

## O principe Símbala salvo pe'lo cavalo májico 1

Simhala, fils du marchand Simha, s'étant embarqué pour aller à la recherche des pierres précieuses dans une île eloignée, est assailli en approchant de Tâmradvîpa (la même que Tâmraparna, la Taprobanc des anciens), par une tempête que soulèvent les Râkchasîs, Divinités malfaisantes qui habitent cette île. Il fait naufrage avec ses compagnons, et parvient en nageant jusqu'au rivage, où paraissent les Râkchasîs qui sous la figure de belles femmes entraînent les marchands à se livrer au plaisir avec elles. Simhala, après avoir passé la nuit dans les bras d'une de ces femmes, apprend de la lampe qui les éclaire, qu'il est tombé entre les mains d'une ogresse dont il sert les plaisirs et qui doit le dévorer. Il est averti que d'autres marchands naufragés comme lui ont été, depuis son arrivée, jetés dans une prison d'où les Râkchasîs les tirent chaque jour pour se repaître de leur chair. Instruit par les révélations de la lampe, il se rend avec ses compagnons sur le rivage, où lui apparaît un cheval miraculeux qui doit le

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lenda búdica àcêrca da orijem do nome de Ceilão. Redacção sucinta de Landresse, tirada do texto de Hiuan-Tsam, apud Burnouf, Introduction à l'Histoire du Buddhisme, 1.º ed., páj. 228 e segs. Cf. neste opúsculo páj. 35 e segs.

transporter hors de l'île. Mais il faut qu'il se garde de retourner la tête en arrière; eelui qui se laissant toucher par les larmes des Râkchasîs, jettera un seul regard sur le rivage, est condamné à tomber dans l'océan, où l'attendent les ogresses pour le mettre à mort. Les compagnons de Simhala consentent de grand cœur à quitter l'île avec lui; mais infidèles à leurs promesses, ils prêtent l'oreille aux plaintes des femmes qu'ils abandonnent, et disparaisent l'un après l'autre, dévorés par les Râkchasîs. Simhala seul échappe; et malgré les poursuites de la femme qu'il a laissée dans l'île, le cheval merveilleux le transporte dans l'Inde.

La Rakehasî aux mains de laquelle Simhala vient d'échapper, séduit le roi Simhakêçarin, et pénètre dans ses appartements intérieurs. Secondée par les autres démons qu'elle appelle de l'île Tâmradvîpa, elle devore le roi et sa famille. Simhala, qui seul sait expliquer ee désastre, est proclamé roi; et il prend la résolution d'aller anéantir les Râkchasîs de l'île, pour y répandre le culte des Trois objects précieux. Les demons se retirent dans une forêt; et à partir de cet événement, le pays nommé autrefois Tamradvîpa prend le nom de Simhaladvîpa.

Completa-se esta lenda com a seguinte pe'la cual sabemos a orijem dos Simhalas.

# Orljem do relno de Simha (Leão) segundo o Mahavamsa 4

Era uma vez um rei que governava em Banganágara na terra dos Bangas, e euja mulher era filha do rei de Calinga. Tinham eles uma filha mui formosa que um dia, andando a passear sozinha, encontrou uma caravana, que seguía viajem para Magadá, e a acompanhou incógnita. Chegados à terra de Lala foram os viajantes separados uns dos outros por um leão.

A filha do rei, lembrando-se estar-lhe profetizado que ela havía de coabitar com um rei dos animais, acariciou o leão, e êste levou-a para a caverna, e ali nasceram dambos um filho com pés e mãos de leão e uma filha. A mãe então deu-lhes os nomes de Simhabáhu «braços de leão» e Simhavali «vergontea de leão».

Quando o filho completou dezaseis anos eontou-lhe a mãe a sua orijem; e ele aproveitando-se da auscneia do leão tomou a mãe e irmã às costas, e levou-as para uma aldeia vizinha onde Anura, filho de um seu tio materno, eomandante em chefe dos exércitos de Banga, estava encarregado de vijiar os trabalhos dos habitantes da aldeia.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lassen, Indische Alterthumskunde, 2.ª ed., vol. II, páj. 103 e segs. Cf. neste opúsculo páj. 31 e segs.

Receben-os o tio em casa, e vestiu-os, e deu-lhes de comer em folhas de árvores. Os vestidos tornaram-se logo de riquissimos tecidos, e as folhas mudaram-se em vasos de ouro. Estupefacto deante de tais maravilhas perguntou aos hóspedes de que estirpe eram descendentes, o que a mãe logo lhe contou. Levou-os ele então para a capital de Banga e tomou a menina para sua mulher.

Quando o leão voltou à caverna, procurou os filhos, e como os não achasse entrou pe'las aldeias afujentando os moradores. Estes foram queixar-se ao rei fazendo-lhe ver o perigo que corríam. Como o rei não encontrasse ninguém capaz de agarrar o leão, por duas vezes ordenou que se desse recompensa mais subida a quem lhe desse caça. Duas vezes a mãe de Simhabáhu prohibiu a êste que se envolvesse no negocio; mas, à terceira, Simhabáhu ofereceu-se, sem pedir primeiro o consentimento à mãe, e o rei prometeu dar-lhe o reino se ele conseguisse prender o leão.

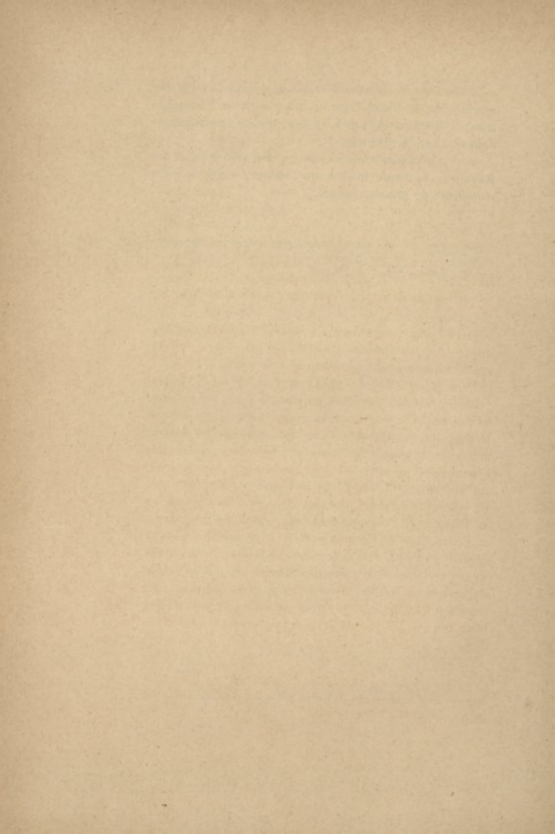
Simhabáhu foi então procurar o leão na caverna, atravessou-o com uma frecha e voltou para a capital do reino com a cabeça da fera. O rei tinha morrido, sem sucessão, havía sete dias. Os ministros, conhecedores de que ele era neto do rei e sua mãe a filha, e maravilhados por tal feito, reuniram-se em conselho, e unánimes solicitaram-lhe que fôsse ele o rei; Simhabáhu aceitou o reinado, mas cedeu o reino ao que fôsse marido de sua mãe, e regressou com a irmã ao país natal. Ali fundou, no reino de Lala, a cidade de Simhapura e aldeias pe'los descampados, e casou-se com a irmã. Esta teve dezaseis vezes filhos jemeos, dos cuais Vijaia foi o mais velho e o segundo Sumitra, e ao mais velho nomeou o pai, cuando ele chegou à idade competente, uparaja («principe herdeiro»).

Esta lenda tem evidentemente analojía muito notável com a de Édipo.

A lenda de Símhabáhu foi também conhecida pe'lo Peregrino chinês. Hiuan-Tsam i relata-a no livro XI cuando trata do Reino de Seng-Kia-Lo (transcr. de Stanislas Julien), i. e., de Sîhala.

Aqui reproduzimos essa lenda e por inteiro a lenda dos Raxasis e do cavalo-májico, em linguajem francesa pe'la autoridade do grande sinólogo.

<sup>1</sup> Mémoires sur les Contrées Occidentales, traduits du sanscrit en chinois, en l'an 648 par Hiouen-Thsang et du chinois en français par M. Stanislas Julien, II, 125-140.



## Origem do relno de Simhala A lenda das Raxasls e do Cavalo-májico segundo Hiuan-Tsam

Dans l'origine, ce royaume s'appelait P'ao-tehou i, parce qu'on y trouvait beancoup de choses précieuses; des démons et des esprits y avaient fixé leur séjour.

Dans la suite des temps, il y eut un roi de l'Inde méridionale dont la fille avait été fiancée à un prince d'un État voisin. Un jour heureux, comme elle se rendait en cortège, auprès de son époux, elle rencontra un lion au milieu de la route. Les gens qui formaient son escorte l'abandonnèrent pour échapper au danger. Restée scule sur son char, elle aurait été heureuse de quitter la vie. En ce moment, le roi-lion prit la jeune fille sur son dos et disparut. Il s'enfonça dans les gorges des montagnes, et se fixa dans de sombres vallées. Il prenait des cerfs et eucillait des fruits, et la nourrissait suivant les saisons. Après un certain nombre de mois et d'années, elle mit au monde un garçon et une fille. Pour le corps et la figure, ils ressemblaient à des hommes; mais ils avaient le naturel des bêtes fauves. Le garçon grandit pen à pen; il était telle-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le mot *P'ao-tchou* (Ratnadvipa) signifie «l'île des choses précieuses». Les auteurs chinois mentionnent le cristal de roche, les perles, etc. qu'on tirait de Ceilan.

ment fort, qu'il domptait les animaux féroces. A l'âge de vingt ans, il se sentit tout à eoup éelairé par l'intelligence humaine. Il interrogea alors sa mère, et lui dit:

«Que suis-je? Mon père est une bête sauvage, et ma mère est une femme! Puisque vous n'étiez point de la même espèce, comment avez-vous pu vous unir ensemble?»

La mère raconta alors à son fils son ancienne aventure. «Les hommes et les animaux, dit le fils, ont des voies différentes; il faut nous enfuir au plus vite.»

— «Je m'étais déjà enfuie, repartit la mère, mais je n'ai pu subvenir seule à mes besoins.»

Depuis ee moment, le fils suivit le lion, son père; il gravissait des montagnes, franchissait de hauts sommets, et observait ses eourses et ses gîtes habituels pour échapper au danger.

Ayant épié un jour le départ de son père, il prit sur son dos sa mère et sa sœur, descendit avec elles et courut dans un village. «Mes enfants, dit la mère, il faut que chacun de vous garde un profond secret; ne divulguez point votre origine, car si quelqu'un venait à l'apprendre, on nous repousserait avec mépris.»

Là-dessus, elle se rendit dans le royaume de son père; mais ee royaume n'appartenait plus à sa famille, et les sa-erifices de ses ancêtres étaient éteints. Elle se réfugia alors dans un village. Les habitants lui dirent: «De quel royaume êtes-vous?»

— «Je suis, dit-elle, originaire de ee royaume. Après avoir longtemps erré dans des contrées étrangères, j'ai voulu revenir avec mes enfants dans mon pays natal.»

Tous les hommes furent émus de pitié, et leur fournirent, tour à tour, de quoi subsister. Quand le roi-lion fut revenu, il ne trouva plus personne. Pensant avec affection à son fils et à sa fille, il se sentit transporté de colère et de rage. Il sortit aussitôt des montagnes et des vallées, et pareourut, en tous sens, les bourgs et les villages. Poussant d'affrenx rugissements, il se déchaînait avec fureur sur les hommes et immolait les créatures vivantes. Les habitants des villages sortirent tout à coup pour le prendre et le tuer. S'armant d'arcs et de javelots, ils se réunirent en troupe, au bruit du tambour et des eonques marines, afin d'échapper au danger qui les menaçait. Le roi craignit que l'influence de son humanité ne fût pas assez répandue. Il organisa alors une grande chasse pour prendre le lion. Il se mit lui-même à la tête des quatre corps d'armée. Ses troupes, qui se comptaient par dizaines de mille, investirent les bois et les jongles, et franchirent les montagnes et les vallées.

Comme le lion poussait d'affreux rugissements, les hommes et les animaux 4 s'enfuirent épouvantés.

Le monstre n'ayant pu être pris, le roi fit aussitôt un nouvel appel au peuple, promettant à celui qui capturcrait le lion et délivrerait son royaume de ce fléau, de le combler de récompenses, et de signaler avec éclat cet exploit glorieux.

Des que le fils du lion eut entendu proclamer ee déeret du roi, il parla ainsi à sa mère: «Nous souffrons trop de la faim et du froid; il faut que je réponde à l'appel du souverain; peut-être obtiendrai-je de quoi vous soulager et vous nourrir.»

- «Ne parlez pas ainsi, repartit sa mère; quoique eelui-là soit un animal, cependant e'est votre père. Pourriez-vous, à cause de la misère qui nous aceable, lever eontre lui un bras dénaturé?
- «Les hommes et les animaux, répondit de fils, sont d'une espèce différente: où est l'obligation d'observer ici la justice et les rites? Puisque j'y vois un empêchement absolu, que pourrais-je espérer de ces beaux sentiments?»

A ces mots, il caeha dans sa manehe un poignard, ct sortit pour aller répondre à l'appel du roi. Dans ce mot ment, mille soldats et dix mille cavaliers étaient rassem-

<sup>1</sup> Os cavalos e os elefantes de que se compunha o exército do rei.

blés en foule. Le lion était aceroupi au milieu de la forêt, et personne n'osait l'approcher. Le fils s'étant avancé en face de son père, celui-ci s'adoucit aussitôt et se coucha, et, par un sentiment d'affection profonde, il oublia toute sa fureur. Le fils lui plongea alors son poignard dans le cœur; mais il conserva encore la même tendresse, et ne montra ni haine ni colère; et quand son ventre cut été ouvert, il expira au milieu des plus cruelles souffrances.

Le roi s'écria: «Quel est cet homme, qui fait des choses si extraordinaires?»

Séduit par des promesses de fortune et ébranlé par la erainte du malheur, il raconta son histoire de point en point, et exposa la vérité dans tous ses détails.

«Quelle conduite impie! s'écria le roi. S'il a osé tuer son père, à plus forte raison (tucrait-il) des étrangers². Les animaux sauvages sont difficiles à apprivoiser, et leurs instincts féroces se réveillent aisément. En arrachant mon peuple à la mort, il a certainement rendu un grand service; mais, en tranchant les jours de son père, il a commis une odieuse rébelliou. Je lui accorderai une grande récompense pour payer ses exploits, et je l'exilerai au loin pour punir son crime. Alors les lois du royaume ue seront point violées, et le roi n'aura pas manqué à sa parole.»

Là-dessus, il fit équiper deux grands vaisseaux, où l'on embarqua une quantité de vivres. La mère resta dans le royaume et l'on pourvut à tous ses besoins, pour récompense du service rendu. Le fils et la fille montèrent chacun sur un des navires, et s'abandonnèrent au gré des flots. Le vaisseau du fils, après avoir vogué quelque temps, aborda dans cette île de *P'ao-tchou*. Voyant qu'elle abon-

<sup>1</sup> Littéralement: étaient rassemblés comme des nuages, réunis comme des vapeurs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En chinois,—patrem ipsum occidit, multo magis non-consanguineos.

dait en pierres précieuses 1, il prit le parti de s'y établir. Dans la suite, des marchands revinrent dans cette île pour recueillir des pierres précieuses. Il tua le chef des marchands, et retint leurs fils et leurs filles. Ce fut de cette façon qu'il multiplia se race. Sa postérité étant devenue fort nombreuse, le peuple nomma un prince et des ministres pour gouverner les hommes d'un ordre supérieur et des classes infimes. Le roi fonda une capitale, fit bâtir des villes, et se rendit maître de tout le territoire. Comme le premier auteur de sa famille avait pris un lion, il donna à son royaume un nom dérivé de cet ancien exploit 2.

Le vaisseau qui portait la jeune fille aborda à l'ouest de Po-la-sse «la Perse». Ayant eu commerce avec des esprits et des demons, elle mit au monde un grand nombre de filles; de là vient le nom actuel de royaume des femmes d'Occident. C'est pourquoi les hommes du royaume du lion sont de petite taille et de couleur noire. Ils ont le menton earré et le front large; leur caractère est farouche, et ils se livrent de sang-froid aux actes les plus cruel. Ces hommes descendent pareillement d'une bête féroce; aussi sontils la plupart forts et courageux. Telle est du moins l'une des opinions reçues.

Voici ce que rapportent les mémoires bouddhiques 3. «Jadis eette île de P'ao-tchou (Ratnadvîpa) était habitée

<sup>1</sup> Il y a, en chinois, Tchin-yu adu jade précieux», dans le genre du jade nuancé de blanc et de noir qu'ou tirait du pays de Lanthien (Peï-wen-yun-fou, liv. XCI, fol. 33). Mais eomme les auteurs chinois citent particulièrement le cristal (Chouï-tchang) et les pierres précieuses (P'ao-chi) de Ceylan, je crois qu'il vaut mieux employer ici le terme général de pierres précieuses.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il l'appela Sinhala, non formé de Sinha «lion» et de là «prendre»; en chinois, Tchi-sse-tseu-koue «le royaume de celui qui a pris un lion».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Littéralement : la loi du *Bouddha* rapporte, c'est-à-dire, voici ce que rapportent, à ce sujet, les mémoires qui traitent de la loi du *Bouddha*.

par einq cents filles de Lo-thsa 1 (des Râkehasîs), qui occupaient une grande ville construite en fer. Au sommet d'un pavillon qui dominait les murs, elles avaient dressé deux drapeaux d'une grande hauteur, pour signaler les événements heureux ou malheureux. Selon qu'ils étaient favorables ou funestes, on voyait s'agiter le drapeau d'heureux ou de sinistre augure. Elles épiaient constamment les marchands qui abordaient dans l'île de P'ao-tchou, et, se changeant en femmes d'une grande beauté, elles venaient audevant d'eux avec des fleurs odorantes et au son des instruments de musique, leur adressaient des paroles bienveillantes et les attiraient dans la ville de fer. Alors elles leur offraient un joyeux festin et se livraient au plaisir avec eux; puis elles les enfermaient dans une prison de fer et les mangeaient l'un après l'autre.

«A cette époque, il y eut un grand chef de marchands de l'Inde, nommé Seng-kia, dont le fils s'appelait Seng-kia-lo (Sinhala). Son père étant devenu vieux, il dirigea, à sa place, les affaires de sa maison. Un jour, il s'embarqua avec cinq cents marchands pour aller recueillir des pierres précieuses, et, poussé par les vents et les flots, il arriva, par hasard, dans l'île de P'ao-tchou.

«En ee moment, les Râkchasîs voyant s'agiter, dans le lointain, le drapeau d'heureux augure, allèrent au-devant d'eux avec des fleurs odorantes et des instruments de musique, et les attirèrent dans la ville de fer. Le chef des marchands y ayant rencontré la reine des Râkchasîs, se livra avec elle à la joie et au plaisir. Les autres marchands prirent chaeun une compagne, et, au bout d'un an, ils curent tous un fils. Les Râkchasîs s'étant dégoûtées de leurs maris, voulurent les enfermer dans la prison de fer, et épièrent encore d'autres marchands.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lo-thsa est la transcription de Rakchas, sorte de démon. Râ-kchasî est le féminin de Rakchas (Wilson).

«En ce moment, Seng-kia-lo (Siñhala) eut, la nuit, un mauvais songe, et, reconnaissant qu'il n'était pas d'heureux augure, il chercha à s'en retourner. Étant arrivé, par hasard, à la prison de fer, il entendit des cris lamentables. Il monta aussitôt sur un arbre élevé. «Qui est-ce qui vous tient enchaînés, demanda-t-il, et pourquoi poussez-vous ces plaintes douloureuses?»

- «Vous ne savez done pas, répondirent les marchands, que les femmes qui habitent cette ville sont toutes des Râkchasîs? Jadis elles nous ont attirés dans la ville pour y goûter le plaisir; mais, lorsque vous alliez arriver, elles nous ont jetés dans une obscure prison, et nous dévorent l'un après l'autre. Plus de la moitié a déjà péri; sous peu, vous et vos compagnons subirez aussi le même malheur.»
- «Par quel stratagème, reprit Seng-kia-lo (Siñhala), pourrons-nous échapper à cet affreux danger?»
- «Nous avons appris, répondirent-ils, que, sur le bord de la mer, il y a un cheval divin, et que, si un homme le prie avec une sincérité parfaite, il ne manque jamais de le passer à l'autre rive.»

«A ces mots, Seng-kia-lo (Siñhala) dit seerètement aux marchands: «Regardez tous ensemble vers le rivage de la mer, et implorez son secours avec ferveur.»

«Au même instant, le cheval divin arriva, et leur dit: Que chacun de vous saisisse ma crinière, sans regarder derrière lui; je vous ferai traverser la mer. Après avoir échappé au danger, vous reverrez le *Tchen-pou-tcheou* (Djamboudvîpa), et vous arriverez heureusement dans votre royaume natal.»

«Les marchands obéirent à ses ordres, et, s'y appliquant uniquement, sans partager leur attention, ils saisirent sa crinière. Le cheval divin s'élança au milieu des nuages, traversa la mer et arriva au bord opposé.

«Les Râkchasîs s'aperçurent sur-le-champ de la fuite de leurs époux, et se demandèrent entre elles avec surprise comment ils avaient pu s'echapper. Chacune d'elles prit son fils, et se mit à parcourir les airs. Sachant que les

marchands allaient bientôt quitter le rivage de la mer, elles se concertèrent ensemble, et, d'un vol rapide, elles allèrent les chercher an lion. En moins d'une heure, elles rencontrèrent les marchands, et les abordèrent les yeux en larmes, avec un sentiment de douleur et de joie. Alors, eachant leurs pleurs, elles leur dirent: «Nous vons retronvons avec une douce émotion, et nous sommes heureuses de nous réunir à nos époux. Depuis longtemps, chaque couple vivait heureux et goûtait les douceurs d'un amour mutuel; mais aujourd'hui vous vous éloignez et nons laissez dans l'abandon. Vos épouses restent venves et vos fils orphelins! Qui pourrait supporter la douleur qui nons accable? Veuillez, de grâce, arrêter sur nons vos regards, et retourner avec nous dans la ville.» Mais les marchands ne consentirent pas encore à revenir sur leur résolution.

«Les Râkchasîs, voyant leurs paroles inutiles, eurent recours aux plus habiles flatteries, et déployèrent les plus perfides séductions.

«Les marchands, toujours pleins de tendresse et d'attachement, éprouvèrent une émotion difficile à surmonter. Au fond du eœur, ils hésitaient à partir ou à rester; mais, à la fin, ils suecombèrent tous. Les Râkchasîs se félicitèrent mutuellement de leur suecès. Elles donnèrent la main aux marchands, et s'en revinrent avec eux. Seng-kia-lo (Siñhala), qui était doué d'un esprit ferme et d'une intelligence profonde, ne laissa pas enchaîner son œur. Il put ainsi traverser la vaste mer et échapper au danger. Dans ce moment, la reine des Râkchasîs étant revenu seule dans la ville de fer, les autres femmes lui dirent: «Vous êtes dénuée de prudence et d'adresse, et, en effet, vous voilà abandonnée de votre époux. Puisque vous avez si peu de talent et de capacité, il ne convient pas que vous demenriez iei».

«La reine des Râkchasîs prit alors son fils, et se rendit en toute hâte auprès de Seng-kia-lo (Siñhala). Elle déploya toutes ses caresses et ses séductions, et le pria tendrement de revenir avec elle. Mais Seng-kia-lo (Siñhala) prononça des paroles magiques, et, brandissant un glaive acéré, il lui dit d'un ton courroncé: «Vous êtes une Râkchasî, et moi je suis un homme! Les hommes et les démons ont des voies différentes; vous ne pouvez être mon éponse. Si vous me fatignez encore par vos instances, je vous trancherai la tête».

La Râkchasî, reconnaissant l'inutilité de ses séductions, s'élança dans les airs et disparut. Elle se rendit dans la maison de Seng-kia-lo (Siñhala), et dit à Seng-kia (Siñha), son père: «Je suis la fille d'un roi de tel royaume; Sengkia-lo (Siñhala) m'a épousée, et je lui ai donné un fils. Nous retournions dans mon royanme natal, charges d'objects précieux; mais, en voguant sur les mers, nous avons été assaillis par la tempête, et, après une navigation des plus périllenses, e'est à grand' peine que moi, mon fils et Seng-kia-lo (Siñhala), nous avons pu aborder au rivage. Arrêtée sur ma ronte par les montagnes et les rivières, mourant de froid et de faim, et accablée de souffrance, je laissai échapper un mot qui déplut à mon mari, et je me vis aussitôt abandonnée. Prenant alors un ton injurieux, il me traita de Râkchasî 1. Si je venx m'en retourner, un immense intervalle me sépare des États de mon père; si je reste, je snis seule et délaissée snr une terre étrangére. Que j'avance ou recule, je me trouve sans appui. J'ose exposer devant vous la vérité des faits».

-«Si ce que vons dites est vrai, répondit Seng-kia (Siñha), il est juste que je vous reçoive immédiatement».

«Il n'y avait pas longtemps qu'elle demeurait dans sa maison, lorsque Seng-kia-lo (Siñhala) arriva.

«Pourquoi, lui dit son père, avez-vous préféré les richesses et les choses précieuses à votre femme et à votre fils?»

—«Mon père, dit Seng-kia-lo (Siñhala), cette femme est une Râkchasî».

«Il raconta alors son ancienne aventure à son père et

<sup>1</sup> Le texte donne Lo-thsa (Rakchas). J'ai dû adopter le féminin.

à sa mère. A ce récit, tous ses parents et ses alliés se mirent à la chasser. La Râkchasî alla aussitôt porter plainte au roi, qui voulut châtier Seng-kia-lo (Siñhala). «La plupart des filles des Rakchas, dit Seng-kia-lo (Siñhala), exercent sur les hommes une fascination diabolique».

«Le roi n'en voulut rien croire, et, séduit par la beauté de la Râkchasî, it dit à Seng-kia-lo (Siñhala):

«Puisque vous voulez absolument abandonner cette femme, je la garderai aujourd'hui dans mon palais intérieur 4».

— «Je crains fort, reprit Seng-kia-lo (Sinhala), qu'elle ne vous cause de grands malheurs; car, comme elle est de la race des Rakchas, elle ne sc nourrit que de chair et de sang».

«Le roi, sourd à ces avis, l'admit aussitôt au nombre de ses femmes. Quelque temps après, au milieu de la nuit, elle retourna en toute hâte à l'île de P'ao-tchou, et appela les einq cents autres démons femelles de la race des Rakchas. Quand elles furent arrivées ensemble dans le palais du roi, à l'aide d'affreux maléfices, elles en firent périr tous les habitants. Elles dévorèrent la chair et burent le sang des hommes et des animaux, et s'en revinrent, avec les restes de leurs cadavres, dans l'île de P'ao-tchou.

«Dès que le jour eut paru, les ministres se réunirent pour assister à l'audience du matin; mais la porte du roi était fermée et ne pouvait s'ouvrir. Après une longue attente, comme ils n'entendaient aucune voix humaine, ils enfoncèrent les portes et entrèrent précipitamment l'un après l'autre. Dès qu'ils furent arrivés dans l'intérieur du palais, ils ne virent aucun homme vivant, et ne trouvèrent que des os rongés. Les magistrats se regardèrent face à face, sans savoir que résoudre, et poussèrent des cris douloureux.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ce palais appelé tantôt *Heou-kong* «posterius palatium», tantôt *Tchong-kong* «medium palatium», répondait au *harem* des musulmans.

«Comme personne ne pouvait deviner la eause d'un tel désastre, Seng-kia-lo (Sinhala) la leur raconta de point en point. Tous les sujects du roi reconnurent qu'il s'était attiré lui-même son propre malheur. Alors les ministres du royaume, les hommes d'État mûris par l'âge, les magistrats et les vieux généraux interrogèrent successivement les hommes d'un mérite éclatant pour élever le plus digne au faîte des honneurs (le placer sur le trône). Comme ils admiraient tous la vertu et la prudence de Seng-kia-lo (Siñhala), ils délibérèrent ensemble et dirent: «Le choix d'un prince ne saurait so faire à la légère. Il faut d'abord qu'un homme soit doué de vertu et de prudence, et qu'ensuite il possède une intelligence remarquable. En effet, s'il manquait de vertu et de prudence, il ne pourrait jouir longtemps du pouvoir suprême; s'il manquait d'intelligence et de lumières, comment pourrait-il diriger les affaires de l'État? Sengkia-lo (Siñhala) réunit tous ces avantages. Il a découvert en songe la cause du malheur; par l'effet de sa vertu, il a reneontré un eheval eéleste, et a loyalement averti le roi du danger. Par sa prudence, il a su sauver ses jours : c'est lui que l'ordre des temps appelle au trône».

«A peine cette résolution eut-elle été proclamée, que la multitude du peuple l'élova avec joie aux honneurs, et lui décerna le tire de roi. Seng-kia-lo (Siñhala) refusa; mais ce fut en vain. Alors, tenant fidèlement un juste milieu, il salua avec respoct tous les magistrats, et monta aussitôt sur le trône. Dès ce moment il corrigea les anciens abus, et prit pour modèles les hommes sages et vertueux. Il rendit alors un décret ainsi conçu: «Mes anciens compagnons de commerce se trouvent encore dans le royaume des Rakchas (démons); j'ignore s'ils sont morts ou vivants, et ne puis distinguer lo bien du mal 4. Maintenant je veux les arracher au danger; il faut que j'équipe une armée.

<sup>1</sup> C'est-à-dire, reconnaître clairement s'ils sont heureux ou ma-lheureux.

Sauver les hommes du péril et compatir à leurs misères, c'est le bonheur du royaume; recneillir des ehoses précieuses et les mettre en réserve, c'est la fortune de l'Etat.»

«Sur ces entrefaites, il passa ses troupes en revue, s'embarqua avec elles et partit. En ce moment, au-dessus de la ville de fer, s'agit tout à coup le drapeau de manvais augure. A cette vue, toutes les Rakchasîs furent saisies de terreur. Alors, déployant leurs flatteries les plus séduisantes, elles allèrent au-devant des troupes pour les attirer et les tromper. Mas le roi, qui comnaissait depuis longtemps tous leurs artifices, ordonna à ses soldats de prononcer des paroles magiques, et de montrer, avec un élan impétueux, la puissance de leurs armes.

"Toutes les Rakchasîs tombèrent à la renverse et furent honteusement vaincues. Les unes s'enfuirent et se cachèrent dans les îles, les autres se précipitèrent dans la mer et s'y noyèrent. Le roi détruisit alors la ville et la prison de fer. Après avoir délivré les marchands, il trouva une grande quantité de choses précieuses. Il appela le peuple et transporta sa résidence dans l'île de P'ao-tchou. Il fonda une capitale, bâtit des villes, et se trouva bientôt en possession d'un royaume. Par suite de ces événements, le nom du roi devint celui du royaume. L'histoire de Sengkia-lo (Siñhala) se rattache aux anciennes naissances de Chi-kia-fo (Çakya Tathâgata) 4.0

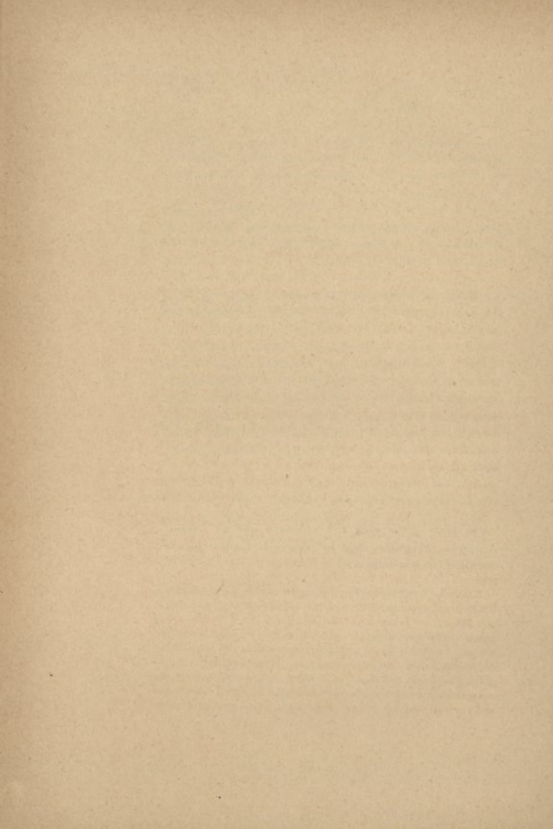
¹ Une autre édition porte Tch'ou «locus», au lieu de Sse «affaire, événement». Si l'on adopte cette leçon, il faudra traduire : Sihhala est un des lieux où naquit anciennement Çâkya Tathâgata.» On trouve, en effet, livre XI, fol. 7, au commencement d'un morceau moderne, qui ne devait pas trouver place dans le Si-yu-ki: «Jadis Câkyamouni Bouddha, dans une de ses existences (mot à mot: ayant métamorphosé son corps, hoa chin), prit le nom de Seng-hia-lo (Siĥhala). Comme il réunissait toutes les vertus, les habitants du royaume l'élévèrent aux honneurs et le nommèrent roi».

A lenda dos Raxasis da ilha de Ceilão é antiga no Oriente. É a lenda um Játaca búdico, o Játaca do Cavalo-nuvem.

Na tradução, que o sr. Donald Ferguson fez da parte científica do meu trabalho Fragmentos d'uma Tentativa de Estudo Scoliastico de Epopeia Portugueza, lê-se em nota do eximio tradutor:

«In the Academy of Aug. 13 and 27, 1881 (reprinted in the Indian Antiquary for Oct. 1881, pp. 291-3), are two interesting communications on the subject of «The Myth of the Sirens», one from Mr. W. E. A. Axon, who drew attention to the «Story of the Five Hundred Merehants», given by Beal in his Romantic Legend of Sâkya Buddha, p. 339 ff.; the other by Dr. R. Morris, who showed that the story is a veritable jâtaka tale, the Pâli text of which is given in Fausböll's edition of the Jâtaka, vol. II, p. 127 ff, under the title of Valahassajataka, «Cloudhorse Jâtaka». As no translation of the Valâhassajâtaka has yet appeared, I give one below, p. 46 f. The explanation of several doubtful passages I owe to the kindness of Mr. L. C. Wijesinha, Mudaliyâr, the eoadjutor of the late Prof. Childers in his Pâli Dietionary. I have added a few notes.

Dou aqui em seguida a tradução a que se refere o sr. Donald Ferguson, com as respectivas notas como se encontram no seu folheto.



### VII

#### O Jataca do Cavalo-Nuvem

"Those who will not carry out the advice." Thus spake the Teacher, while dwelling in Jetavana, concerning a certain unhappy monk. This monk having been asked by the Teacher: "Is it true that you are unhappy?" replied: "It is true!" When asked, "Wherefore?" he said: "On account of having looked with desire upon a beautiful woman." Then the Teacher said to him: "O monk, these women who allure men by their form, voice, odour, taste, and touch, and also by the charm of female fascination, getting them into their power, and knowing that they have attained their wish, through loss of (men's) purity and wealth, are, on account of their sinfulness, called Yakkinîs, for in former days also Yakkhinîs approached a com-

<sup>1 «</sup>Women who allure men by their form,» &c. See Anguttara Nikâya, Ekanipâta Vagga, I, ed. by Morris for the Pâli Text Society, 1883, pp. 1-2 and 86-91.

<sup>&</sup>quot;«Female fascination.» The Pâli is itthikuttam, the latter part of which is not given in Childers' Dictionary. It occurs three times in this Jâtaka, and is also found, as L. C. Wijcsinha Mudaliyar kindly points out to me, in the Takkajâtaka, p. 296, vol. I, of Fausböll's edition. As to this word, which Dr. Morris does not explain, Mr. Wijcsinha writes that he does not recollect meeting with it in any other Pâli books but the Jâtaka, where it is almost synonymous with lîtham. He points out the resemblance to the Tamil kâttu, dance, and suggests that it is of Dravidian origin, which is not improbable.

pany of men by means of female artifice, and having fascinated the merchants and got them into their power, seeing other men also, brought about the destruction of them all and devoured them, crunching them, with the blood flowing from both sides of their jaws.» He then related the story:

In former times there was in the island of Lanka a Yakkha eity ealled Sirîsavatthu. Therein dwelt Yakkhinîs. These, when a shipwreek took, were accustomed to go to meet the merchants in splendid clothing, surrounded by slaves, earrying ehildren on their hips, and offering food and drink. That they might think, «We have come to an abode of men, " they would show here and there men ploughing and tending eattle, and so forth, herds of cattle, dogs, &e., and approaching the merchants they would say: "Drink this rice gruel, partake of this rice, eat this food". The merchants unawares enjoy the things given by them. Thus having eaten and enjoyed, while resting they exehange friendly greetings. They ask: «Of what place are you inhabitants, whence do you come, whither are you going, on what business have you como hither?» And they answer: «We have come hither having been shipwreeked.» Responding: «Well, sirs, our husbands also, three years ago, went on boardship and went away; they must be dead; you are also merehants, we will be your wives, a they entieed those merchants with female blandishments, and leading them to the Yakkha city, the first men being eaptured, having bound them as it were with supernatu-

<sup>1 &</sup>quot;Crunching." The Pâli is murumurâptevâ, from murumurâpeti, an apparent causative of murumurâyati, an imitative word, not found in Childers' Dictionary. Dr. Morris, however, considers the word not a causative but a "denominative verb of onomatopoetic origin, like our words munch, chump, chunch, &c." The verb murumuru, to murumur, is given in Winslow's Tamil Dictionary.—The Sans. verb madamada in a similar sense occurs in the beginning of the IVth act of Uttararâmacharita.

ral chains t, they hurry them into the abode of destruction. If they do not obtain shipwrecked men near their own place of abode they wander along the seashore, as far as Kalyanî on the further side and Nagadîpa on this side, and this is their custom. But one day five hundred merehants crossed over to their city. The females, approaching them, entired them, and bringing them to the Yakkha eity, binding the men whom they first eaptured as with supernatural chains, they hurried them into the abode of destruction, and made them their husbands, the ehief Yakkhinîs, the chief merchants, the others, the remainder, and so the five hundred Yakkhinis, the five hundred merehants. But that chief Yakkhinî in the night time, when the merchants had gone to sleep, rising, goes to the abode of destruction, and killing men, eats their flesh, and returns. The others also do likewise. When the chief Yakkhinî had eaten the human flesh, on returning her body was cold? The chief merchant having embraced her knew that she was a Yakkhinî, and thought: «These must be five hundred Yakkhinîs; we must escape. » On the morrow, in the early morning, on going to wash his mouth, he told the other merchants: «These are Yakkhinîs, not human beings; they will devour us after making us their husbands, as they have done in times past to other shipwreeked men; let us now flee.» But two hundred and fifty 3 said; «We are unable to leave them; you go; we shall not flee.» The chief merchant, having persuaded the two hundred and fifty by his advice, fled, terrified at the females.

<sup>1 «</sup>Supernatural chains»: Pâli devasankhalikûya, where, as Mr. Wijesinha points out, deva can hardly be translated divine; he suggests a corrupt reading for tadaheva, but as the word occurs twice, and Fausböll gives no alternative reading, I have let it stand.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Her body was cold." I have not elsewhere met with this characteristic of Yakkhinîs.

<sup>3 «</sup>Two hundred and fifty»: Pâli addhateyyasatâ, literally twoand-a-half hundred.

Now at that very time Bôdhisatta was born from the womb of a mare; he was pure white, blackhead i, muñjahaired2, possessed of supernatural power, being able to go through the air. Rising through the air from the Himavanta, he went to the isle of Tambapanni, and having eaten paddy produced spontaneously in the lakes and ponds of Tambapanni he went on, and thus proceeding said eompassionately three times in a well-modulated human voice: «Does any person wish to go? Does any person wish to go?» They hearing the speech came near with folded hands, and said: «Sir, we folk wish to go.» «Then get upon my back, said he. Then some got on his back, some seized his tail, but some stood with folded hands. Bôdhisatta by his own supernatural power conveying all the two hundred and fifty merchants, even those standing with folded hands, placing each in his own place, returned to his own abode. But the Yakkhinîs, when the time of the others had come, killed the remaining two hundred and fifty men and ate them 3.

The Teacher, addressing the monks, said: «O monks, as those merchands went to the dwelling of the Yakkhinîs and met with their death, while those who obeyed the word of the cloud-horse king were placed every one in his own place, even so monks and nuns, laymen and laywomen, not fulfilling the advice of Buddhas, experience great sorrow, through hundreds of misfortunes, by means of the five sorts of bonds, deed, action, condition, and so forth; but those who fulfil the advice obtain the three noble sam-

<sup>1 «</sup>Black headed.» «Pali kûkasîso, i. e., «erow-headed.»

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Muñja-haired»: muñja, according to Childers, is «a sort of grass, saccharum munja, from the fibre of which the Brahmanical string is made», also «a sort of fish.» No doubt the first meaning applies here. According to the Rgya-Tch'er-Rol-Pa, the horse's hair is plaited. V. páj. 65.

<sup>3</sup> On Ceylon as the island of demons, see Sénart's Essai sur la Légende du Buddha, p. 231 et seq.

pattis, the six Kâma heavens, the hundred Brahma worlds, and suchlike conditions, and experiencing the great nibbâna of immortality enjoy great happiness.» The Perfectly Enlightened then, having said this, spoke theses verses:

- 1. «Those men who will not carry out the advice preached by the Buddha will obtain misfortune as the merchants by the Râkshasîs.
- 2. «And those men who will carry out the advice preached by the Buddha will reach the shore safely as the merchants by means of the horse.»

The Teacher, having thus set forth this discourse, illustrating the doctrines, connected the Jâtaka (at the end of the teaching the unhappy monk was established in the fruit of satâpatti, and many of the rest obtained the fruits of sotâpatti, sakadâgami, anâgâmi, and arahatship):—

«Those two hundred and fifty merchants who followed the advice of the cloud-horse king were the followers of the Buddha, and I was that cloud-horse king.»

Manufacture of the control of the co

#### VIII

## Valor histórico e jeográfico das lendas precedentes

Nestas lendas temos a separar a parte histórica da parte mitolójica.

A parte histórica é evidentemente a conquista árica da ilha de Lancá, e a conversão ao Budismo.

Mas antes desta conquista búdica, a ilha tinha sido já conquistada pe'los Arias como o canta a epopeia de Rama: nem vemos nestas lendas senão a serie lendaria de que o Ramáiana é a mais bela expressão 4.

A erónica páli atribui ao mesmo facto os dois nomes Tamba-paṇṇi, em sámscrito Tāmra-parṇa, ou Tamba-dīpo, em sámscrito Tāmra-dvīpa, e Sīhala-dīpo, em sámscrito Sìhala-dvīpa. Há nisto, a meu ver, confusão.

Explica o eronista a etimolojía de Tamba-panni de modo inteiramente falso, como por jente ignorante dos processos etimolójicos ouvimos explicar a orijem de nomes locais, por exemplo — Ribeira de Coselhas, Odemira, Miragaia, Penela.

Basta vermos dois ņs em paņņi para concluírmos o vocábulo em sámserito parņī que referimos a parņa «folha» eom terminação feminina no composto. O vocábulo pāņi

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leia-se Sénart, Essai sur la légende du Buddha, 272-278.

«mão» corresponde em sámserito a idéntico. O vocábulo tamba «côr de cobre, vermelho» corresponde em sámerito ao vocabulo tāmra «côr de cobre, vermelho», mas nome aínda de varias plantas e entre elas a tāmra-parņī, a Rubia Munjista de Roxburg, da cual em sámscrito se diz também maṅġiṣṭhā (páli maṅġiṭṭā), a ruiva dos tintureiros, e duma especie de sándalo, o vermelho, de que fala García da Orta, Colloquio XLIX, mas que não deve confundir-se com o actual Pterocarpus Santalinus, mais conhecido pe'lo nome de Lignum Santalinum rubrum.

Pe'lo que dizem Fluckiger e Daniel Hanbury , sou levado a erer, que, no tempo do Físico de D. João III, a madeira conhecida pe'lo nome de sándalo vermelho no comercio não era a de uma variedade de sándalo, antes já mercadoría mui diferente como a que hoje tem na Europa esse nome. García da Orta confessa mesmo não ter conhecido a árvore, mas soube que duma parte usavam os naturais da India contra as febres, e estimavam a madeira como bôa de aparelhar e propria pe'la sua grandeza para pagodes e idolos.

A verdadeira rejião do sándalo na India é do Malabar para Caromandel, especialmente nas montanhas de *Malaia*.<sup>2</sup> Hiuan-Tsam<sup>3</sup> descrevendo estes montes diz:

«Là s'élèvent les monts Mo-la-ye (Malayas) avec leurs flancs escarpés et leurs sommets sourcilleux, leurs vallées sombres et leurs profonds ravins. Sur ces montagnes, croissent la santal blanc et l'arbre nommé Tchen-t'an-ni-p'o (Tchandaneva «semblable au santal»).

É na rejião dos montes *Malaias*, que justamente ficava na India antiga uma das nove divisões do Pais de Bárata

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Trad. fr. de Lanessan, Histoire des drogues d'origine végétale, Paris 1878, 2 vol.—vol. II, páj. 372-373.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mahābhārata e Rāmājaņa apud Sanskrit Wörterbuch.

Apud Stanislas Julien, Mémoires, II, páj. 122.
 Siddhānta-Širomani, III, 41.

(a India), a divisão on khanda Tāmra-parna, e o rio do mesmo nome 4.

O mercado de sándalo em Ceilão era importantíssimo nos primeiros séculos da nossa era. Todavía as grandes lojas, que dele havía abertas, recebiam-no de país estranho. Ceilão importava-o para o expedir, porque era o emporio do mundo asiático como ponto central de todo o comercio maritimo <sup>2</sup>.

Por outro lado é certo que, antes da expedição árica atribuída a Vijaia e com a qual se introduziu o budismo em Ceilão, houve a expedição árica atribuída a Rama. Da expedição de Vijaia há tradição na costa oriental, da expedição de Rama há viva tradição na costa ocidental, no Malabar. Entre os Malabares existem aínda hoje familias com os nomes antigos da raça dos Ixuácus, os ascendentes de Rama<sup>3</sup>.

É possivel, por consecuencia, que o nome de Tāmra--parna, anterior ao de Sîhala-dvīpa provenha da rejião do Malabar<sup>4</sup>.

Na parte mitolójica distinguimos como tendo valor histórico a morte do leão.

<sup>1</sup> Sanskrit Wörterbuch, s. v. T .- p.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Richthofen, China, I, 521, 524 nota 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Turnour's, Epitome of Ceylon History. [Cf. também Ind. Ant. vol. XI, páj. 257 (Ed. I. A.)]

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aqui anotou o sr. Donald Ferguson: On this subject of the name of Tambapanni and the landing of Vijaya, I would refer to Dr. Oaldwell's Political and General History of the District of Tinnevelly, 1881, pp. 9-10, 13-14, where the connection between the river Tâmrapanni and the name for Ceylon is shown to be exceedingly probable, though it is left doudtful which was borrowed from the ether; also Dr. E. Müller's Ancient Inscriptions of Ceylon, 1883, pp. 21-24, where the theory is advanced that the Vijayan invaders came to Ceylon through Southern India. We have not yet sufficient evidence, however to show that the invaders did land ont the west coast of Ceylon.—D. F.

A lámpada falante, o cavalo májico ou voador, e a desventura de quem olha para trás, são elementos mitolójicos doutra ordem.

Estes assassinios, cuási sempre fraticidios, mas aínda parricidios e filicidios, referem-se a edificação duma cidade levantada sôbre o fôsso dentro de que se havía lançado a cabeça, ou o phallus, do individuo sacrificado e cujo nome era, por vezes, dado à cidade 4. É cuási certo encontrar-se, no povo cuja civilização rudimentar entrou no período da construção domiciliar, a crença de que o espírito da vítima, enterrada nos caboucos da casa, torna esta mais sólida e é uma como que divindade tutelar das vizinhanças da casa. Em terras de grande desenvolvimento de civilização tem-se reduzido esta crença a mero prejuízo; e como atenuação lança-se nos alicerces um frángão morto e até (na Alemanha) se faz atravessar por cima dos caboucos com um caixão de defunto, vazío.

O leão morto por Simhabáhu tem na Grecia o seu correspondente mitolójico no leão de Héracles, que alguns mitólogos explicam pe'la nuvem, calijinosa e rebombante, vencida pe'lo deus solar². É conhecido na tradição helénica o leão monstruoso e terrivel, o leão assolador do país do rei de Mégara, cuja filha casará com o heroi que o matar; e todavía o leão não teve o seu habitat no Peloponeso nem em parte nenhuma da rejião dórica, à cual perteneem as cidades de Mégara e de Neméa.

A tradição parece ter caracteres comuns à mitolojía dos povos áricos. E para mais o comprovar há a circunstancia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Veja-se Fr. Lenormant. Les origines de l'Histoire d'après la Bible et les traditions des peuples orientaux, 1880, cap. IV; confronte-se V.-Abreu, Investigações sobre o caracter da civilisação árya hindú, 1878, páj. 38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. a explicação da morte de Abel por Caim dada por Goldziher, Der Mythos bei den Habraern, Goldziher-Martineau, páj. 113, 114, 126 e passim.

de ser um grande viajante por mar o heroi da India e o heroi da Greeia 1.

Na idade-media o leão e a virjem da lenda búdica são o monocerote e a donzela, que o afaga em sen colo, atraíndo-o pe'los encantos da sua beleza ou pe'lo perfume suavíssimo que exhala<sup>2</sup>.

Antes de examinarmos os outros elementos mitolójicos empre não esquecermos, que em a literatura elássica da Europa se mencionam entes femininos semelhantes às crucis Raxasis: tais são na ilha africana, sempre povoada, os entes fantásticos do sexo feminino exclusivamente, de que dá noticia Pomponio Mela (III, 9). E Atheneu (V, 64) diz-nos que Mario trouxe da África peles de animais maravilhosos que oferecera ao templo de Héraeles.

É bem conhecida a orijem do nome de Gorila dado no Periplo de Hanon, pe'lo navegador cartajinês, a certos animais da zona tropical por ele eneontrados nas costas oeidentais da África. Eram três femeas os animais que, dentre esses, ele trouxe e consagron ao templo de Tanit (Juno).

Assim pois, se há tradições idénticas duma ilha de ferozes entes femininos, tanto na India como na Europa, há

¹ Veja-se Decharme, Mythologie de la Grèce antique, L. IV, cap. II. Não esqueçamos todavía que Maury demonstrou, que as lendas em que figura o leão no Peloponeso foram levadas para ali da Frijia, da Lidia; e que hoje se conhece o mito de Adónis na epopeia acadio-babilónica, e se sabe igualmente que o mito de Sansão é o mito do Héracles assiro-acádico, Ninib ou Nindar, deus solar, representado por um jigante que estrangula um leão. A despeito de tudo isto, é certo que uma especie de leão existía em tempos históricos na Tracia e países circunvizinhos, como se vê do que nos deixaram dito, em seus escritos, Heródoto (VII, 125) e Aristóteles (H. an. 28).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brunetto Latini, Trésor de toutes choses. Jordanus, Mirabilia.

tambem um facto histórico à semelhança do cual podemos explicar a tradição híndu. Com efeito a tradição na Europa provém do atraso da antiguidade, em anatomía e etnolojía, e dos séculos decorridos entre o navegador púnico e o jeó. grafo do tempo de Claudio.

Não devem ser tomados, portanto, na conta de fabulosos os habitantes do sexo feminino, as ferozes *Raxasis* da ilha conquistada por Vijaia; temos, antes, todo o direito a considerá-los como as mulheres selvajens de Hanon que para Pomponio Mela eram entes fantásticos.

#### IX

# Raxasis, Sereias e Harpias. Os cantos celestes

Se não quisermos ver nesses entes fabulosos, — porque é contestável —, a expressão poética ou mitolójica do facto de existirem na ilha animais de formas estranhas mais ou menos semelhantes às humanas, mas desconhecidas dos habitantes da India, podemos estudar o facto mitolójico em si, isto é, como mitolojía.

Há tradição na Europa, e se lê dela nos poemas de Homero, que bem cuadra com as lendas das Raxasis da ilha de Ceilão. É a lenda das Sereias e das Harpías.

É tanto mais natural comparar a lenda das Raxasis à lenda dos entes psicopompos da mitolojia clássica, cuanto é certo que em monumentos búdicos de Java (Bôrô Boedoer, op Het Eiland Java, de Leemens segundo os trabalhos de Wilsen e Brumund. Leide, 1874, Atlas, CIV) se vêem entes com figura de ave e mulher, tidos como sedutores pe'la suavíssima e arrebatadora música do seu canto.

Como divindades do mar, embora nefastas, as Harpías são irmãs de Íris, outra divindade indo-eelta. Hesíodo dá-lhes ao pai nome Thaúmas e à mãe nome Electra, isto é, a violencia personificada em jigante, e o esplendor luminoso que se reflecte no azul das ondas do mar personificado em ninfa oceánica.

Nesta filiação vemos prova da identidade, sob certos pontos de vista, entre as Harpías e os Marutes da India

védica, filhos de Rudra a violencia do vento, o furor das tempestades, e pe'la mãe filhos de Prixni, a vaca mosqueada, isto é, do rio celeste ou da nuvem. Os Marutes são divindades luminosas e rebombantes, que andam sôbre as montanhas, levados no carro do raio e do vento, dardejando as lanças de ouro, fazendo tremer os montes e abalando as florestas.

Marutes, Raxasis, Sereias, Harpías, são divindades de carácter acuático, fluvial, tempestuoso; além disto, como os Ogres e os nossos Olharapos, o seu poder májico arrasta sedutoramente as pessôas, que estes entes maléficos devoram.

O tipo fundamental destas diferentes concepções, a serem elas, como julgamos, do mesmo ciclo, é o mar celeste revolto pe'lo vento e encoberto pe'las nuvens, sede ao mesmo tempo dos cantos suaves e májicos, como são os cantos dos Marutes.

# O cavalo do herol. Transformações do mito do cavalo májico: capatos encantados, botas de cortiça

Fora da tradição comum a toda a raça árica, existem na Europa vestijios tradicionais que os mitógrafos demonstram serem de orijem búdica. Deu-lhes a Italia fácil acesso e aí os encontrâmos abundantes, e daí se espalharam pe'lo ocidente<sup>4</sup>.

Entre nós ignoramos que haja algum conto popular em que se mencionem lampadas falantes. Na Italia são muito conhecidos, e o leitor os pode ver na magnifica colecção de Pitré, Fiabe, Novelle e Racconti populari Siciliani, por exemplo no conto «La soru di lu Conti»<sup>2</sup>.

Na Italia se encontra também a tradição do cavalo májico. Mas neste caso entram elementos áricos comuns e de tradição, que é filha de importação por influencia búdica.

Antes do cavalo alado descrito por Ariosto, conheceu a Grecia: Árion, o cavalo de Adrasto, e Pégaso, outro cavalo maravilhoso<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide G. de Vasconcellos-Авки, Summario das Investigações em Samscritología desde 1886 até 1891, páj. 41 segs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vol. I, páj. 60 segs.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A lenda árabe do cavalo *Hizan* que passou a *Moisés*, protejido pe'lo arcanjo Gabriel, para o outro lado do Nilo, depois da saída do palacio do Pharaó, é moderna.

É com efeito do patrimonio das lendas áricas o mito do cavalo do heroi, que o salva das dificuldades, como o cavalo dos dois Axuínos e o cavalo de Indra, que o avisa ou pe'lo menos lhe prognostica, como o cavalo de Rávana chorando, a futura desgraça, ou relinchando prediz, como a Darío, a gloria e o triumfo; o mito do cavalo, que se identifica com o heroi, o nome do cual lhe provém do cavalo que monta e da fôrça dêsse cavalo, como Axuatáman (a s va-tthāman por a s va-sthāman «fôrça do cavalo»), o filho de Drona, no Mahabárata.

Destas lendas podemos aínda aproximar a lenda dos dois cavalos de Aquiles, as lendas dos cavalos — de Alexandre, de Baiardo, e de Esquírnero nos Edas; e tantas outras, sem esquecermos a lenda de Hipocrene.

As transformações posteriores do mito do cavalo májico, do cavalo do heroi, indicam-nos, todavía, importação de tradições búdicas.

Assim transformado, o cavalo májico é em Lisbôa o par das botas de cortiça; e nas producções literarias modernas, quem o não conhece na capa do Diabo coxo e na Bengala de Mr. de Balzac? Nos contos populares corresponde-lhe o tapete sôbre que o heroi toma assento e sôbre o cual é transportado pe'lo ar, as botas do rapaz que procura as três irmãs i, os çapatos encantados 2, e nos proloquios o nosso «Quem tem capa sempre escapa».

Antes de prosseguirmos, convém recordar que na mitolojía grega existe também a substituição do cavalo pe'lo çapato ou sandalia. Perseu dá as sandalias, de que se serviu para ser transportado ao lonje por toda a parte, a Hermes, depois que ele envolto e oculto na maravilhosa cabeleira venceu o monstro e conquistou Andrómeda. Mas se recordamos esta lenda é para que se note que as orijens

<sup>1</sup> F. Adolpho Coelho, Contos populares portuguezes, conto xvi.

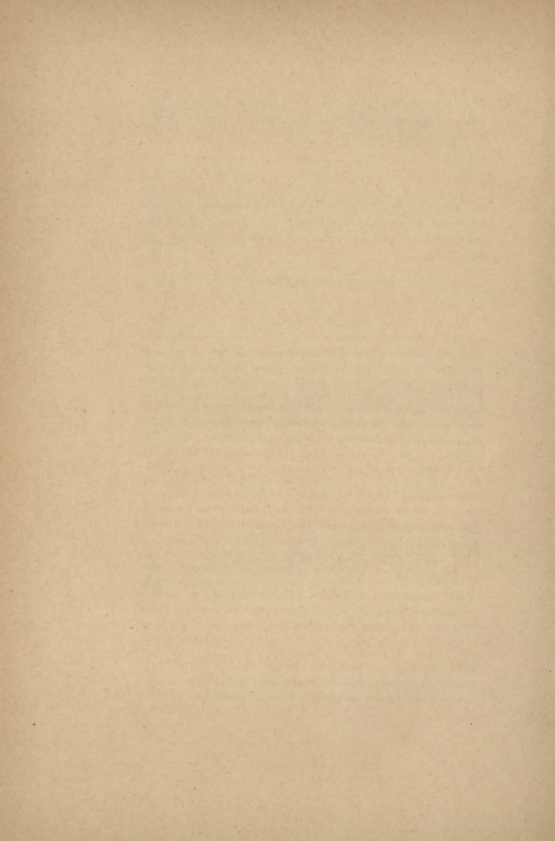
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Veja se The Indian Antiquary. Vol. III, «Origin of Pātna», principalmente, páj. 150, col. 2.<sup>a</sup>

dêste mito são orientais, eomo o demonstrou Clermont-Ganneau, eomparando Horus e São Jorje, na Revue Arch., n.º de outubro, dezembro, 1876 4.

Exemplo destas transformações no Oriente anteriormente às que se conhecem europeizadas é o avadana n.º LXXIV, dos contos e apólogos indianos traduzidos do chinês por Stanilas Julien?.

<sup>2</sup> Vol. II, páj. 8; «avadāna» significa primariamente «negocio liso, honesto, leal», mais tarde «rasgo heroico», e por fim «lenda, conto»; e assim título de colecção de contos. Burnouf. Intr. à l'Hist du Buddhisme Indien, 1.º cd., 115. Sôbre a grande importancia dos Avadanas e dos Játacas búdicos veja-se principalmente o 1.º vol. do Panchatantra, de Benfey; e Liebrecht, Zur Volkskunde, 109-121 ou in Orient und Occident, de Benfey, I, 129 e ss., e Léon Feer, Études bouddhiques, in J. Asiat., VII Ser., tômo. XI, XIV, Avadâna-Çataka, Cent Légendes Bouddhiques trad. du sanskrit par M. Léon Feer. Annales du Musée Guimet, tômo XVIII.

<sup>1</sup> Ao meu amigo e colega, Dr. F. A. Coelho, devo a seguinte comunicação: «Sobre um episodio em que, em logar do botas, figura ás vezes um manto ou uma sela, que transportam pelo ar, e que se encontram em grande numero de contos enropeus e orientaes, vejase Gebr. Grimm, Kinder und Hausmaerchen, III, 166 (nota ao n.º 92); R. Koehler, no Jahrbuch für roman. und engl. Literatur, VII, 148 (nota ao conto veneziano da collecção Widter Wolf, n.º 10, publicada no mesmo periodico); J. Grimm, Deutsche Mythologie, 3. ed., p. XXX; F. Liebrecht, in Orient und Occident, 1, 132, onde o auctor se refere a um seu artigo na Germania, de Pfeiffer, II, 244. Aos contos indicados por estes auctores ajuntaremos os seguintes em que reaparece o episodio. J. G. von Hahn, Griechische, und albanesiche Maerchen, n.º 141 (Leipzig, 1864), em que é batendo na terra com bastão magico tres vezes que o possuidor se transporta aonde quer; Krcutzwald-Loewe, Esthnische Maerchen, u.º 11 (botas de cortica que transportam ao longe); G. Pitré, Fiabe, Novelle e Racconti popolari siciliane, n.º 31 (botas que levam eomo o veuto).»



## La dispute des deux démons

Il y avait jadis deux *Piçatchas* qui possédaient elaeun un coffre, un bâton et un soulier. Ces deux démons se disputaient entre eux, voulant chacun avoir ces six objects à la fois. Ils passaient des jours entiers à se quereller sans pouvoir tomber d'accord. Un homme ayant été témoin de cette discussion obstinée, les interrogea et leur dit: «Qu'ont done de si rare un coffre, un bâton et un soulier, pour que vous vous disputiez avec tant d'acharnement?»

De ce coffre, répondirent les deux démons, nous pouvous tirer des vêtements, des breuvages, des aliments, des eouvertures de lit, et enfin toute sorte de choses nécessaires à la vie et au bien-être. Quand nous tenous ce bâton, nos ennemis se soumetteut humblement et uul n'ose disputer avec nous. Quand nos avons mis ce soulier, par sa vertu, nous pouvons marcher en volant saus reneoutrer nul obstacle».

En entendant ces paroles, cet homme leur dit: «Eloi-gnez-vous un peu de moi, je vais faire un partage égal».

A ces mots, les deux démons se retirèrent à l'écart. Cet homme prit les deux coffres et les deux bâtons, chaussa les deux souliers et s'envola. Les deux démons furent stupéfaits en voyant qu'il ne leur restait plus rieu.

Cet houme parla alors aux démons, et leur dit: «J'ai emporté ce qui faisait l'objet de votre querelle, je vous ai

mis tous deux dans la même condition, et vous ai ôté tout sujet de jalousie et de dispute».

O nosso primeiro mitógrafo, o lente no Curso Superior de Letras, dr. F. Adolpho Coelho, conhece um conto popular português de que aínda não pôde colhêr versão completa, em que há três irmãos um dos cuais tem um óculo pe'lo cual vê a grande distancia, outro tem um tapete que transporta ao lonje, outro tem uma maçã, ou uma agua (leite no Játaca búdico), que cura toda a doença. Adolpho Coelho vê neste conto, de que, diz ele, há muitos paralelos europens, orijem búdica; e conclui-a do conto que deixamos transcrito dos Ayadanas.

O conto paralelo na India é o 24 do tômo II da colecção *Tuti-Náme*, ed. de Georg Rosen, Leipzig, 1858, citado por De Gurbernatis, *Mythologie Zoologique*, vol. 1, páj. 135<sup>4</sup>.

Na colecção de fábulas híndus, em sámscrito, o Panchatantra, pode o leitor achar interêsse lendo a variante do episodio, no conto do «Tecelão que se faz passar por Víxnu». Benfey no seu precioso estudo sôbre os contos e apólogos híndus estuda algumas particularidades dêste conto <sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Cf. Liebrecht, Volkskunde, pag. 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pantschatantra, vol. I, paj. 159-163. Finalmente citamos ao leitor curioso o «Conto do rei Brahmadata», colijido no Kathā-Sarit-Sāgara, que se pode ler a páj. 12 e segs. da tradução de C. H. Tawney, in Bibliotheca Indica, cujas notas são muito elucidativas, em especial a de páj. 14. Cf. o Játaca n.º 186, de Fausböll, Dadhi-vāhana Jātaka «O Játaca do Senhor do Leite», traduzido por T. W. Rhys Davids, Buddhist Birth Stories, I, páj. XVI segs.

#### XII

# O rinchar do cavalo do heroi. O olhar para trás

O cavalo que assim vemos substituído pe'la capa, pe'lo tapete, pe'las botas, pe'lo çapato, é na relijião búdica um dos requisitos necessarios do kakravartin'.

Chacravartine é o que possui tudo euanto está dentro dos limites do mundo; Buda é um Chacravartine. O seu eavalo é braneo como a luz do dia, e tem erinas eomo os raios dourados do sol; sustenta-se bebendo os ventos e vôa percorrendo o espaço inteiro. Esegundo o Rgya-Teh'er-Rol-Par o eavalo que pertenee ao Buda Chacravartine é pigarço, tem a cabeça preta, as crinas entrançadas, cobre-o uma rede de ouro, e percorre todo o espaço dos céus. O Chacravartine monta-o ao romper do sol e percorre, dum lado e doutro até aos confins occánicos, o mundo inteiro, não sem que, antes, o guarda, que tem o corcel a seu cuidado deixe de recomendar ao animal que relinche.

Dos hinos védicos vemos que o sol é designado como um deus que vê tudo e tudo conhece, a que nada se es-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Benfey, l. c. Spence Hardy, Manual of Budhism, páj. 127. Foucaux, Rgya-Tch'er-Rol-Pa, cap. III.

<sup>2</sup> Cf. Sénart, Essai sur la légende du Buddha, passim.

<sup>3</sup> O nome do cavalo de Buda é Cántaca, kanthaka, provávelmente por krandaka «o que relincha, rinchão», √ krand «relinchar, rinchar, gritar, chorar, lamentar».

conde, e que se ergue puxado pe'los seus raios, pe'los seus eavalos, <sup>4</sup> e esta concepção revela grande desenvolvimento do antropomorfismo porque ao sol dá-se em o hymno VII, 77, 3, a dupla enalificação de «ôlho dos deuses» e de «cavalo branco, brilhante.» Por outro lado o sol é comparado ao fogo do altar, e o fogo do altar é comparado ao sol, porque em mitolojía como em todo o culto védico, aos fenómenos celestes correspondem iguais fenómenos terrestres, o que se passa na terra tem igualmente logar no céu. O fogo, ou o lume, Agni, ignis em latim, é tambem comparado a um cavalo<sup>2</sup>. É ele o que vai da terra aos céus levando o sacrificio aos deuses<sup>3</sup>, relinchando desde o primeiro momento, i. e., crepitante no altar do sacrificio, rebobante, estridente no meio da nuvem como raio que fende o espaço.

É ele que traz os deuses ao altar<sup>4</sup>, é ele que dá a vitoria, é ele que salta por eima dos abismos, é ele o vencedor que salva o heroi. <sup>5</sup> É ele que se alimenta dos ventos, que é o amigo do vento <sup>6</sup>; é ele o cavalo de que podemos dizer com Ariosto: <sup>7</sup>

Homero diz-nos, que os corseis de Aquiles eram filhos de Zéfiro

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rigveda, I, 50, 1, ef. com Rgv, IV, 45, 6; etc.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 58, 2; 149, 3; III, 1, 4; 2, 7; VI, 2, 8; 12, 6; etc.

<sup>3</sup> III, 27, 14.

<sup>4</sup> I, 14, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. VIII, 91, 12 com IV, 2, 8.

<sup>6</sup> Cf. Rgv. V, 19, 5; X, 91, 7; I, 94, 10; etc.

r Orlando Furioso. Canto XV, 41. Cf. Custodio Jesam Barata, Recreaçam proveytosa, part. I Colloquio IV. E mais Dissertações, do Padre Antonio Pereira de Figueiredo, Dis. IV «Das Egoas da Lusitania», pag. 100-106 do tomo IX da Hist. e Memorias da Acad. Real das Sciencias de Lisboa. É notável que esta lenda, de as eguas conceberem de Zéfiro, é inseparável da lenda das Harpías.

Seguros às crinas do cavalo májico, os eompanheiros de Simhabáhu podíam salvar-se das vorazes Raxasis, mas sob a eondição, imposta a Orfeu, de não olharem para trás. Eles deixam-se, porém, seduzir pc'las Sereias de Ceilão c morrem às suas mãos, como Orfeu às mãos das Bacantes da Tracia; perdem-se pe'lo motivo que roubou a Orfeu, astro nascente subindo para a terra, a formosa Eurídice, a aurora sua amante.

Na mitolojía semítica encontra-se êste mito. Goldziher explica pe'la teoría solar o mito das filhas e mulher de Lot.

Como tantos outros traços das antigas lendas, também êste, diz-me o Dr. F. Adolpho Coelho, se reproduz nos contos populares modernos, por exemplo em diferentes versões europeias do conto das «Duas irmãs invejosas»<sup>2</sup>.

Em algumas versões populares portuguesas do conto, que o Dr. Adolpho Coelho possui e obsequiosamente me mostrou, dois dos três irmãos, herois de historia, quando vão à busea de certos objectos maravilhosos são convertidos em estatuas de pedra por olharem para trás ao ouvirem diversas vozes.

As lendas de individuos convertidos em pedras não são exclusivas da raça árica, como vemos pe'lo exemplo de Lot. Mas aínda maís: não são exclusivas da raça branea. Encontra-se na América do norte, como se vê do «Popol Vuh» do estudos de Müller sôbre as primitivas relijiões

e da harpía Podargue surpreendida em um prado à beira do Oceano. (Ilíada XVI, 150 segs.)

Também os Árabes dizem que o seu cavalo é filho do vento do deserto. (V. Gen. Dumas, Le cheval du désert, mœurs, etc.), e entre os Chins há a lenda dum país de Amazonas que concebem da sombra dos homens. (Williams, The Middle Kingdom, 3.\* ed., II, 154).

<sup>1</sup> O. c., 189-197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Veja-se a lista das versões dadas pe'lo meu colega Coelho na sua colecção, Contos populares portuguezes, páj. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le livre sacré et les mythes de l'antiquité américaine, avec les livres héroïques et historiques des Quichés.» Orijinal e trad. dados pe'lo Abbé Brasseur de Bourbourg, páj. 343-345.

dos indios americanos. A maneira pe'la cual estas lendas aí são explicadas é uma comprovação da teoría solar, que em si não é falsa, mas só defeituosa cuando exclusiva nas explicações mitolójicas, como dela exajeradamente se têem servido alguns mitólogos: «Um jigante guardava as cavernas onde estavam os homens que a Mãe-terra tinha produzido; uma noite êste jigante deixou as cavernas, e depois do romper da alva, o sol surprehende-o e transforma-o no rochedo Cauta».

Não podemos deixar de ver nesta lenda a semelhante da lenda de Atlas, o jigante do ocidente, transformado em monte. E pe'la relação em que mitolójicamente está Atlas, Perseu de pés alados e as Gorgonas (às cuais foram comparadas as mulheres selvajens de Hanon), e aínda o cavalo Pégaso, que nasce do sangue de Medusa, não será possível negar que por toda a parte estas transformações em pedra são lendas cuja explicação está na passajem do dia para a noite, e na entrada ou queda do Sol no mundo das trevas, em o mundo subterraneo chamado Tártaro pe'los gregos, Talátala pe'los Arias-híndus², invisível como a rejião Amenti dos Ejipcios³, de que dá conta satisfatoria a teoría solar;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. G. Müller, Geschichte der amerikanischen Urreligionen, Basel 1855, pag. 179, Cf. pag. 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Benfey, Hermes, Minos, Tartaros.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Falarmos, neste logar, da Amenti não é um acaso, nem uma comparação indiferente e desnecessaria. O motivo é justo, e a comparação calculada. O cap. XV do Livro dos Mortos diz: «À tarde o sol volta a sua face para a Amenti». Pierret, no Vocabulaire Hiéroglyphique, páj. 29, diz: «Ament, Amenti, enfer, région où se cache le Solcil, séjour des âmes après la mort.» E mais abaixo: «Ament, l'Ouest, la région occidentale», Cf. do mesmo autor Dict. d'Archéologie Egyptienne, s. v.

A esta definição de Amenti vem ainda juntar-se o que dizem P. Guieysse e E. Lefébure, em Le Papyrus Funéraire de Soutimes, pag. 4: «Il semble même que les mythes de l'Égypte, moins diversifiés par les légendes et les jeux do mots que ceux de la race indoeuropéenne, devraient se laisser plus aisément pénétrer. Les tex-

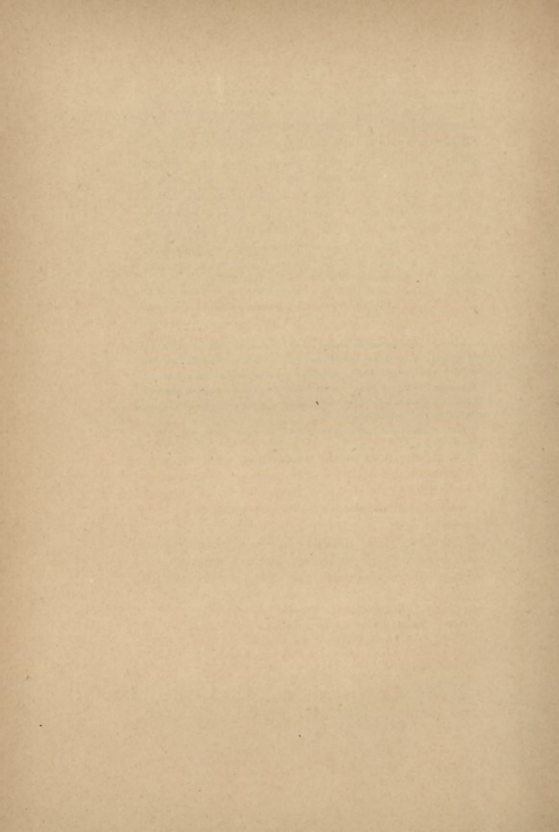
nem será possível negar a íntima conexão entre os clementos mitolójicos das lendas orientais, que ficam dadas, e os idénticos das lendas da antiguidade clássica.

Ligam se aínda a estas lendas superstições que encontramos em nossos dias pe'la Europa: assim em Portugal diz o povo que «andar para trás é cair no inferno» e os Noruegos dizem que «quem anda para trás atira eom o pai e com a mãe para o inferno» eomo dizem igualmente que «é bater na mãe bater na terra» e «é bater no pai bater em uma pedra»; ¹ superstições estas que também se encontram do outro lado do Oceano, na América, segundo Müller².

tes hiéroglyphiques nous apprennent, sans contestation possible, que depuis les premiers siècles jusqu'aux derniers, la plupart des divinités ont gardé leurs significations originelles, qu'indiquent leurs noms, et que les prêtres ne perdaient pas de vue. Pour ceux-ei comme pour nous, Ra est le solcil, Shu, la clarté, Nu, le ciel, Hapi, le Nil, Amenti, l'occident, etc.»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Liebrecht, Norwegischer Aberglaube, in Volkskunde, påj. 130 c segs. u.º 174 a, b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit., páj. 110. Cf. Grimm, Deutsche Myth., 2. ed. 538 ap. L.



#### XIII

# As pegadas dum deus no alto dum monte

#### I. — Pégada de Adão e Ponte de Adão

Expliquemos agora o mito das pègadas divinas, e digamos como o facto natural do monte do Samanela condiz com o simbolismo árico.

Assim como a concepção árica do cavalo branco do heroi provém dum mito solar e do mito da nuvem, assim tem sua explicação semelhante a crença em vestijios da passajem de uma divindade sôbre a terra, e principalmente a crença em pègadas divinas no alto de montanhas.

Advirta-se todavía que, entre povos para explicação de euja mitolojia não devemos fazer intervir as erenças e simbolismos áricos, existe a lenda das pègadas de um heroi, on de um deus.

Na relijião búdica o cavalo e os pés de Buda são objectos da maior veneração nos seus templos. E como tais os vemos representados nos baixos relevos, nas esculpturas; e

"....em Ceylão que o monte se alevanta Tanto, que as nuvens passa, ou a vista engana, Os naturaes o tem por cousa sancta Pela pedra onde está a pegada humana.

L. x., fol. 183.

Camões e já antes Duarte Barbosa tiveram conhecimento dêste vestijio da lenda búdica; mas vê-se que a ouviram dos Árabes. Gaspar Correia eoneorda com o que diz Duarte Barbosa. Antonio Tenreiro, no seu *Itinerario* refere cousa semelhante duma pedra, que viu em Cefete, «branqua como marmore em que estavam assinadas duas pegadas de pee grande e muyto poydas das mãos de os mouros as porem em ellas... polas terem em grande veneraçam porque dizem que aquellas pegadas deyxou Moyses em aquella pedra...»<sup>1</sup>.

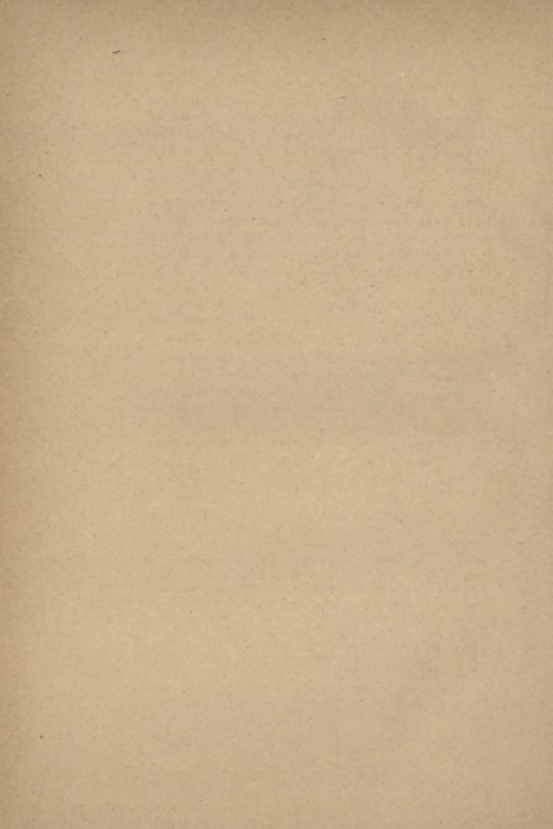
O nome de «pègada de Adão», em logar de «pègada de Buda», dado à depressão no alto do Samanela não é o único exemplo dum nome indiano substituído por outro de orijem árabe. Assim chamaram os Árabes «Ponte de Adão» à «Ponte de Rama», à linha de rochedos que se alonga desde o continente asiático até a ilha de Ceilão, como poldras enormes lançadas por Hánumat, desde a extremidade da costa de Coromandel até a ilha do terrivel Rávana, para passajem das tropas do heroico Ráma, e chamada Setu-bandha (Ramáiana, ed. de Gorresio, V. 95; trad., vol. IV, cap. 95; em o magnífico resumo de H. Fauche que é o Ramáiana, para assim dizer popular no ocidente da Europa, êste capítulo, onde se deserve a faina dos exércitos aliados construíndo a «Ponte de Rama», está a páj. 163–165 do tômo II).

De terras baixas corre a ilha de Ceilão de 7º 51' de latitude para o sul, levantando-se, pouco a pouco, e vindo a erguer-se em altíssimas serras, que das nuvens caiem, euási de repente, sobre a outra banda do mar.

<sup>1</sup> Livro de Duarte Barbosa, no tômo II da Collecção de Noticias para a Historia e Geografia das Nações ultramarinas que vivem nos Dominios Portuguezes publicada pela Academia Real das Sciencias, paj. 351 da 2.º ed.; Lendas da India por Gaspar Correa publicadas de ordem... da Academia Real das Sciencias de Lisboa, etc., tômo I, páj. 650; Itinerario, etc., ed. Rollandiana, páj. 76.



OS SIMIOS CONSTRUÍNDO A PORTE DE RAMA



Dos montes que formam a copa dêste boné de Jockey é notável o Samanela «Pedra do concilio divino na montanha» a que os Europeus, seguindo os Arabes, denominam Pico de Adão, e antes os Budistas tinham chamado s i rīpāda em páli, em sámscrito ŝ rīpāda «signal do pé do Bemaventurado» porque ali crêem que é aínda visível a pègada de Buda.

O verdadeiro nome páli desta montanha é sumanakūṭa assim ehamado porque a divindade (deva) Sumana aí habitava, diz Childers (Pali Dict., s. v.), «montanha dos felizes» ou, eomo diz Lassen² «montanha dos Deuses». Outro nome desta montanha é subhakūṭa «o monte brilhante», o último de que no sul se despede o sol poente³.

Hardi, Manual of Budhism, páj. 211-212, dá a seguinte lenda ecilonense:

«The dewa (a divindade) of Samantakúta (outro nome do Samanela), Samana, having heard of the arrival of Budha, went to the place where he was; and after he had worshipped him, he presented a request that he would leave an impression of his foot upon the mountain of which he was the guardian. That it might be worshipped during the five thousand years his religion would continue among men... Budha went to it (the mountain) through the air attended

<sup>1 «</sup>It is 7420 feet above the level of the sea and was considered as the highest mountain in the island; but it has been discovered, since the English came into possession of the interior, that there are at least three others that are higher, Pidurutalagala having an elevation of 8280 feet. It will, however, always be the most remarkable, from the many legends connected with it, and the conspicuousness of its appearance especially from the sea; it is an insulated cone, rising boldly into the sky, and generally cloud-capped. It is supposed by the Chinese (Davis's Chinese) that at its base is a temple, in which the real body of Budha reposes on its side, and that near it are his teeth and other relics». (Spence Hardy. A Manual of Budhism, 1.\* ed., páj. 211.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lassen, Indische Alterthumskunde, 2. ed., vol. 1, páj. 233-34.

<sup>3</sup> Na hipótese, na idéa de que fôsse o mais alto. Cf. porém nota 1.

by 500 rahats (sanetos). At the right hand of the sage was Samana, in beautiful garments and rich ornaments, attended by all his inferior dewas, with their queens who made music and earried flags and banners, and scattered around gold and gems, Sekra, Maha Brahma, and Iswara, were all there with their attendant retinues; and like the rolling of the great ocean upon Maha Méru or the Yugandhara rocks, was their arrival at the mountain. The sun remained in the midst of the sky, but his ravs were cold as those of the moon; there was a slight falling of rain like the water that is sprinkled around a throne to allay the dust; and the breeze, charged with sweet perfume, came from all sides to refresh the illustrious visitant. At his approach, all the trees of the moutain were as though they danced in gladness at the anointing of a king. In the midst of the assembled dewas, Budha, looking towards the east, made the impression of his foot, in length three inches less than the cubit of the earpenter; and the impression remained as a seal to show that Lanká is the inheritance of Budha, and that his religion will here flourish».

Hardi esclarece dizendo em nota que o vestijio dos pés de Buda é uma «indentation upon the summit of Adam's peak.» Ibn Batutah descreve o pé de Adão na ilha de Serendib (Ceilão) dizendo:

«La marque du noble pied, celui de notre père Adam, se voit dans une roche noire et haute, et dans un endroit

¹ Scera, Sacra ou Saca (Sakka em páli, Śakra em ser. ª poderoso » epíteto de Indra) é um arcaujo do paraíso Tavatinsa. V. Childers, Pali Dict., s. v. Sako, maro.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Não se confunda com o Brahma da relijião puránica. Na dos Pítacas (livros sagrados búdicos) Maha Brahma •is simply the ruler of a brahma-loka» (H. p. 41), dum mundo celestial superior. Veja-se Childers, Pali-Dict., u. s.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Não se confunda com i svara «supremo senhor» em sámscrito. Na relijião búdica encontram-se como «areanjos» algumas das principais divindades brahmánicas. Veja-se Childers, ut supra.

spacieux. Le pied s'est eufoncé dans la pierre, de sorte que son emplacement est tout déprimé; sa longueur est de onze empans. Les habitants de la Chine y vinrent jadis; ils ont coupé dans la pierre la place du gros orteil et de ce qui l'avoisine, et ont déposé ce fragment dans un temple de la ville de Zeitoun (Tscu-thoung) où ils se rendent des provinces les plus éloignées».

O Dr. Davy i diz que a pègada de Buda é «a superficial hollow five feet three inches and three quarters loug, and between two feet seven inches and two feet five inches wide»; Gaspar Correia, que dá mais pormenores do que Duarte Barbosa, diz que a pègada «he de hum covado de comprido, e meo de largo»; o autor do livro Fatalidade Historica da Ilha de Ceilão, diz que no cume do Pico está «huma planicie mui redonda, e tem de diametro duzentos passos, onde se vê huma alagoa mais profunda que dilatada, de excellente agua manancial: ... Em o meio daquelle terreiro se vê huma lagem grande sobre algumas pedras lavradas, e nella estampada, como em cera, huma pegada de dous palmos em comprido e oito dedos de largo» 2.

# II. — A pegada divina e o naturalismo árico

O facto natural é pois uma depressão no alto do monte.

Das lendas que explicam êsse facto só a búdica tem importancia científica e histórica. Deixemos pois de parte cuanto o mohametano Masudi e o nosso cronista Osorio nos relatam da raça de Caím e dos túmulos de Adão e Eva naquela ilha; e vejamos como se explica em mitolojía a orijem da leuda.

São mitos que se correspondem o mito do cavalo do heroi e o mito das pegadas divinas. Mas o cavalo do heroi, que

<sup>1</sup> Apud Sp. H., op. cit., páj. 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> C. de Noticias p. a Hist. e Geogr. d. P. Ultramarinas, V, da 1.º ed., páj. 63.

o defende, que o aconselha, que bate mesmo e vence os inimigos do heroi, representa a fôrça, a rapidez, a enerjía, a luz, a vida emfim; as pegadas divinas são o vestijio duns pés misteriosos que não se conhecem, que ninguém viu, e que apenas ali deixaram selado o testemunho da sua passajem depois do desaparceimento da divindade. Entre os Gnósticos as solas dos pés gravadas em pedras representavam a morte.

Os últimos raios do sol atravessando o espaço e eomo que lutando eom a fôrça que arrasta o deus luminoso à pira que o devora, os últimos padas, i. e., os últimos «raios», dourando as eumiadas dos montes e eomo que emerjindo do abismo, são os padas, i. e., os «pés» dêsse deus euja túnica vermelha é o erepúseulo e ele despe cuando vai morrer<sup>2</sup>.

E ao meio dêsses padas, («pés e raios ou mãos dos astros» em sámserito²), dêsses padas de luz, vê-se aínda nos últimos momentos o disco solar pe'la impressão que deixou na retina. A sua côr avermelhada é como que ehaga sangrenta dum cruel tormento.

Êsses pés converjem mesmo um para o outro, sobrepõcem-se, e o deus dos passos largos, o deus dos três passos, fica o deus de um só passo, e o deus de um só pé eujo tornozelo não se vê, ou eomo o explicam os Siameses, eujo tornozelo está ao meio do pé, e eujos dedos são unidos como os de um ġālapāda, os dum palmípede.

Esta concepção tão singular do pé do deus tem grande valor, se a compararmos com a concepção de que o Buda Chaeravartine tem o pescoço sem movimento independente do corpo e que olha sempre de face, sempre na mesma posição e tem de voltar todo o corpo cuando volta o rosto.

<sup>1</sup> C. W. King, The Gnostics and their Remains, Londres, 1864.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Em etíope «raios do sol» = «pés do sol»; e num hino babilónico ao Sol lê-se «pés» = «raios (do sol)». V. Journal Asiatique, novembre-décembre 1888, p. 517. Em sámscrito pā da significa «raio do sol, ou dum astro, pé, mão dum astro.»

É indubitávelmente a concepção antropomórfica do sol 4.

A complicação dos mitos, e dos ritos que são a sua imajem, resulta da combinação das observações naturais com a idéa do culto na sua forma mais símplez. O ritual védico é a reproducção da mitolojía védica; e o dominio da mitolojía védica abranje a Terra e o Céu. O mitólogo, por consecuencia, não pode explicar a mitolojía védica só pelo Céu nem só pela Terra.

E de facto o ritual representa os fenómenos do mundo eeleste, e o mundo eeleste só conserva a sua ordem pe'la ordem do sacrificio. A ordem litúrjica c a ordem cosmogónica são interdependentes.

Dizia-me um dia Adolpho Coelho: — «Jámais deve o mitólogo esquecer que o céu, a terra e o mar se confundem cuando o homem rudo explica os fenómenos da natureza; o que há na terra há no mar e o que há no mar há na terra, e o que há no céu há na terra e no mar».

Partindo dêste principio de que já me servi neste escrito, tento dar outra explicação das pegadas divinas no alto dum monte.

Ao montículo de terra, altar levantado no logar do saerificio védico e a oriente, chamava-se vedi. A uttaravedi superior, culminante, é a vedi do fogo. Ao meio tinha uma cova a que se chamava nābhi, i. e., «umbigo», onde se lançavam os bocados da carne e o soma, a bebida dos deuses e dos sacrificadores, fermentada, combustível, às chamas do fogo do saerificio.

Extineto êste, morto Ágni, ficam apenas os vestijios no logar onde ele pousara, fica a nābhi, a cova aberta no

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. com toda esta explicação Sénart, Essai sur la légende du Buddha».

eimo do monte mais alto como pegada única dêsse dens que ali se extinguin.

Assim o hino 164 do mándala I do Rigveda diz na riche 34:

«Pergunto-te pe'lo fim mais extremo da terra; pergunto-te onde é o umbigo do mundo; pergunto-te pe'la semente do cavalo; pergunto pe'lo mais alto cén da voz».

E na riche 35 responde-se:

«Esta vedi é o mais extremo fim da terra; êste sacrificio é o umbigo do mundo i; êste soma é a semente do cavalo; êste Bráhmane o mais alto eéu da palavra».

O meu professor em Munique, o falecido dr. Martinho Haug, o orientalista que melhor explicou êste hino tão eriçado de espinhosas dificuldades, e de problemas misteriosos, não diz, em o estudo consagrado ao hino e por ele proprio pouco antes de morrer publicado com o título de «Vedische Raethselfragen und Raethselsprüche» o que seja o cavalo. Mas nem carecía. É a nuvem prolífica que pe'las chuvas traz a fertilidade à terra, é aínda o cavalo de Ágni ou o proprio Ágni, o fogo celeste, mensajeiro do sacrificio on conductor dos deuses para sôbre o altar do sacrificio.

È prolifico, porque ao fogo celeste, ao raio, sucede-se a semente, i. e., a chuva que torna a terra propria para a produção e que leva, como em diferentes passos dos Vedas se menciona, o fogo ao seio das plantas.

<sup>1</sup> Confronte-se a concepção grega de que o templo de Delfos era o centro do mundo. Os búdistas julgavam também que o centro do mundo era rigorosamente marcado pe'la árvore sagrada do templo próximo de Buda Gaia. Tanto em Roma como na Grecia, Vesta, Hestia, designam e santificam o lume no centro do altar, o lume no interior da casa, o lume da povoação, o lume da cidade, o do povo sujeito à lei patria, o fogo central, a Terra como centro do Universo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> É um Separatabdruck dos «Sitzungsberichten der philosophischen und historischen Klasse der kæniglich baierischen Akademie der Wissenschaften zu München» e tem por titulo subsecuente åquele «Uebersetzung und Erklärung des Dirghatamas Liedes, Rgv. I, 164».—München 1876.

O mais alto céu da voz é o Bráhmane, diz a riche 35. E o Dr. Martinho Haug explica: «O Bráhmane de que se trata é provávelmente apenas o Brahmá, presidente ao sacrificio; nele se encoutra toda a ciencia sagrada, — todos os hinos, sentenças etc., — que só ele com a sua voz pode entoar e fazer ouvir».

A esta explicação posso aínda acrescentar: que o Brahmá presidindo ao sacrificio não era o mais alto céu da voz senão como representante, na terra, do deus que fazia ouvir a sua voz no céu. È ela a vāg āmbhrnī, a «voz da nuvem» cantada em o hino 125 do mándala X do Rigveda, e no hino 30 do canda IV do Atarvaveda f É ela a voz que anuncia a vontade do deus; é ela a mensajeira do céu, a inspiradora porque revela a palavra sagrada, a «mensajeira divina» de que falam os Ríxis, os poetas védicos, e também Homero; é ela a que proclama a lei da ordem universal tanto comosgónica como litúrjica. E ela como a voz da çarça ardente, terrível e ameaçadora; mas também suave e májica como o canto da flauta dos Marutes e de Iama. É ela que se faz ouvir, descendo sôbre a terra, de lá de cima, do deva-sādanam, da «morada dos deuses» onde subiram os mortais que ficaram imortais, e onde correm a flux ondas de soma e onde ecôam os cánticos e as melodías da flauta divina de Iama, onde está a árvore de espléndidas folhas3.

E se recordarmos finalmente que em mitolojía (árica, pe'lo menos), árvore, montanha e altar, são sinónimos e expressões euási idénticas, fica assim plenamente conhecida a ligação «do cavalo do heroi» e das «pegadas do deus» no alto de montanhas, símbolos cuási inseparáveis na relijião búdica.

¹ Veja-se a magnifica tradução de Whitney em os Essuys, de Colebrooke, vol. I, páj. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rigveda, I, 151, 4, 6; com 13, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Rigveda, X, 14, com X, 135.

Para maior confirmação do que fica dito encontra-se no Rigveda a expressão ilas-pade (II, 10, 1; etc.) «na pègada ou no logar de Ilá (à letra)» designando o logar onde Mánus acendeu o lume e fez erguer Ágni. A esta expressão corresponde outra ilājās-pade (III, 23, 4; etc.), designativa do logar onde nasceu Ágni.

Ilā é a agua da nuvem, é o areo-íris, é o bem em jeral que os homens recebem da divindade, é a oferta sacrificial. Personificadamente é a filha de Mánu, tem o seu logar no altar do sacrificio, na morada dos sacrificadores, onde está assentada; é também na lenda do diluvio a filha e a mulher de Mánu, é a filha da oração personificada, é a mãe dos homens actuais. Nesta ordem de idéas Ilā, personificação da súplica e da oração dos homens para com a divindade, é uma g nā, um ente feminino e divinal, amante do deus (por excelencia Ágni) a quem se entrega ao nascer do sol e à hora em que o sol desce abaixo do horizonte, unjida do pingo santo do sacrificio, como A ramati outra personificação da prece.

Finalmente: diz o Rigveda que «três vezes Víxnu (o Sol ou Ágni, neste logar) pôs o pé sôbre a Terra deixando a pègada no pó» (I, 22, 17), e que «a pègada superior do pé de Víxnu é o logar mais alto de Ágni» (X, 1, 3), «o eual tem ali a forma misteriosa» (V. 3, 3), e que «o logar supremo que o preste acende é o da pègada suprema de Víxnu» (I, 22, 21).

Assim, pois, concluímos que ao mito das pegadas de um deus no alto de um monte corresponde litúrjicamente o logar onde se acende o lume, o logar que, cosmogónicamente, é o centro do Mundo 1; e que dentre os fenómenos naturais corresponde a êsse mito o erguer e o pôr do sol.

¹ Cf. na mitolojía clássica greco-latina Vesta, o altar de Vesta, o centro do Mundo, recorde-se páj. 78, linhas 9-11 e a nota respectiva.

# REJISTRO ALFABÉTICO

Aggasāvikā, 20 n. 7. Ágni, ágni: 66, 77, 78; comparado a um cavalo, 66; cavalo de -, 78, leva o sacrificio aos deuses, 66, 78; traz os deuses ao altar do sacrificio, 66, 78; alimenta-se do vento, 66; amigo do vento, 66; logar mais alto de -, 80. Agrasrāvikā, 20 n. 7. agua maravilhosa, 64. Ainos: lenda da sua orijem, 6. Alexandre. V. cavalo. Amazonas que concebem da sombra do homem, 67 n. de p. Amenti, 68 e n. 3. Andamanes: teem aspecto de cão, 5; lenda da sua orijem, 5 n. 1. andar para trás, 69. Antão (S.), 10. antropófagos, 6. antropofajía. 6. Aquiles. V. cavalo. Aralez ou Arlez, 9. arco-íris, 80. A rion, 59.

Adrasto. V. cavalo.

árvore, 78 n. 1; de espléndidas folhas, 79; folhas de - que se mudam em vasos de ouro, 28; -, montanha e altar, 79. V. Cares. assassinios que se referem à edificação duma cidade, 54. Atila, 7. Atlas, 68. avadāna, avadana, 61 n 2. Axuatáman. V. cavalo. Axuínos, V. cavalo. Baiardo. V. cavalo. bastão. V. cajado. Belgas: antropófagos no tempo dos Romanos, 6. 'A Bengala de Mr. de Balzae', 60. Bermá. V. Cares. Bodisatua: nascido duma egua, 48; sua côr, ctc., 48. Cf. cavalo branco do heroi. Borus, os antigos Prussianos, homens com focinho de cão, 6. botas: de cortiça, 60; do rapaz que procura as três irmas, 60, 61 n. 1. Brahma, 74 n. 2. Brahmá, 79.

Bráhmanc, 79.

bruxa, 8.

Buda, 49. V. Bodisatua, cavalo, Chacravartine, pėgada, Sambuda, Tatágata, vento.

cabeleira maravilhosa, 60.

eadela que amamenta Ciro, 7. cães, de que descendem herois, substituídos na lenda por lobos, 7. V. Cares, Cérbero, Chinuate, Iama.

caixão de defunto: atravessar com um —, vazío, por cima dos caboucos da casa, 54.

cajado maravilhoso, 63.

Çamatra, 13.

Cántaca ou Kanthaka. V. rinchão.

cautos májicos, 58. V. flauta.

cão: vermelho, 6; homeus com focinho de —, 6; animal sagrado, 9; a sua lingua é benta, 9; o olhar do —, 9; lendas de indivíduos ou povos oriundos de um — 3, 5, 6, 8. V. cães, Aralez, Cérbero, Iama, Iudíxtira.

capa: do Diabo-coxo, 60. V. ta-

çapatos encantados, 60, 60 n. 2. Cara-Quirguizes, lenda da sua orijem, 6.

Cares de Pegu e sul de Bermá, 3; trazem suas naturas em cascaveis, 4; escondem-nas em canas, andam nus, 5; copulam-se como eães, 5; os homens têem bôca e fauces de cão, 5; as mulheres são formosas e cobrem o corpo com folhas de árvores, 5.

Caribas, como os descreveram os Cubanos a Colombo, 6. eavalo: de Adrasto, 59; alado, descrito por Ariosto, 59, 66; de Ágni, 78; de Alexandre, 60; de Aquiles, 60; de Axuatáman, 60; dos dois Axuínos, 60; de Baiardo, 60; de Buda ou do Chacravartine, 65, 65 n. 3, 71; de Darío, 60; de Esquírnero, 60; de Indra, 60; de Rávana, 60; do Sol, 66; filho do vento, 66, 67 n. de p. 66. V. Ágni, Soma.

cavalo branco do heroi. V. sg. cavalo maravilhoso ou májico, cavalo do heroi, 25, 26, 37, 41, 71, 75, 79; játaca do —, ou do cavalo-nuvem, 45 sgs., 54, 59, 60; transformações do — nas lendas, 60.

Ceilão, 13, 72, 74; conhecida 2400 anos antes da nossa cra, 14, n. 3. V. Ceylão, sándalo. centro-do-mundo, 78 n. 1, 80.

Cérbero, 9; os câes de cuatro olhos, 9, e n. 2 na p. 10, p. 10 n. 1.

Ceylão, 71. V. Ceilão.

Chacravartine, 65; o Buda —, como volta a cabeça e como olha, 76.

Chinuate, a ponte —, 9, 10. chuva, 78.

Ciro, 7.

cofre maravilhoso, 63.

erisma ou tótemo ou dodaime:
relação dêste facto com a lenda
de um individuo ou de um povo ser oriundo de cão ou fera
e individuo humano, 7, 8.

Cuxitas, 14.
Darío. V. cavalo.
Devaloka, 20 n. 7.
Devaputra, Devaputta, 20 n. 7.

Diabo-coxo, 60. dodaine. V. crisma. Duzaque, 10.

Édipo, 8 n. 1, 28. eguas da Lusitania, 66.

Ejipto: relações comerciais do — com Ceilão, 14, e n. 3, 19 n. de p. 18.

Electra, 57.

Esquirnero. V. cavalo.

Euridiee, 67.

feras: de que descendem homens, 6, 7, 8; — que amainentam herois, 7, 8.

Finlandia: homens-eães da—,6. flauta de Iama, dos Marntes, 79. fogo, 78. V. Ágni.

frángão: morto lançado nos alicerces da casa, 54.

Galos: antropófagos no tempo dos Romanos, 6.

ġhāna, 22 n. 3.

Gibelinos, 8.

gnā, 80.

Gnósticos: V. pé.

Gorgonas, 68.

gorila, 55.

Guelfos, 8.

harpía, 57; — Podargue, 66, u. 7.

Hánumat, 72.

Hermes. V. cabeleira.

heroi. V. eão, eavalo, fera, rinehão.

Hestia, 78 n. 1.

Hipocrene, 60.

Hizan, 59 n. 3.

Iama: cães de —, 9; flauta de —, 79.

ignis. V. ágni.

Ilá ou 11ā, 80.

Indra, 10, 20 n. 5 e 6.

Indíxtira: entra no paraíso com o seu cão, 10.

Íris, 57. V. Ilá.

Isuara (Íxuara), 74.

īšvara, 74 u. 3.

Iucarés, 8.

Jina, 22.

Kanthaka. V. rinchão.

κέρθερος, 9, 9 n. 3.

Khemā, 22 n. 7.

krandaka. V. rinchão.

Lala, 14, 15, 17, 19 n. 4 de p. 18.

lámpada falante, 25, 54, 59.

Lancá ou Lanká ou Lankā, 11, 12, 14, 17, 74.

Larike, 15.

leão: de Héracles, 54; de Mégara, 54; nas lendas da idade-media, 55; nas lendas do Peloponeso, 55 n. 1. V. Simhabáhu.

leite: maravilhoso, 64; játaca do senhor do —, 64 n. 2.

Ling-kia, 12.

loba, que amamenta o heroi, 7. lobisomem, 8.

Lot, mito das filhas e mulher de -, 67.

lume. V. ágni.

maçã maravilhosa, 64.

Mahabárata, Mahābhārata, 10, 11, 14, 60.

Malabar, 52, 53 u. 4.

Malaias: montes —, 52.

manto que transporta pe'lo ar, 61 n. 1.

Mánu ou Mánus, 80.

mar-celeste, 58.

Marutes, 57, 58.

Medusa, 68.

monocerote e a donzela, 55.

montanha, monte: dos deuses, dos felizes, 73; brilhante, 73. V. árvore, Malaias, pedra, pégada.

monte. V. Atlas, montanha.

morte: simbolizada por solas de pés gravadas em pedra,

morto: enterrado nos eaboucos

da easa é divindade tutelar dela, 54. V. eaixão, frángão, phallus. nābhi. V. umbigo (do mundo). nibbāna. V. parinibbāna. Nicobares: descendem de cão e mulher, 5; seu aspecto singular, 5 n. 1; - e Bermás, 5 11. 2. nirvāna. V. parinibbāna. nuvem. V. eavalo-nuvem, voz da nuvein. óeulo maravilhoso, 64; ogres, 58. olhar para trás, 26, 67. olharapos, 58. Orfeu, 67. pāda, 76 n. 2 padas «pés e raios», 76 P'ao-tehu, 11, 31, 34, 35 parinibbāna, 20 n. 1; 23 n. 5. passos: dum deus, 76, 80. pedra: individuos convertidos em -, 67, 68; bater numa -, 69; - do eoncilio divino na montanha, 73. V. pé. pègada: de um deus no alto de monte, 71, 71, 75, 76, 78, 79, 80; — humana, 71; — de Adão, 72, 74, 75; lenda da de Buda, 73, 74; dimensões da - de Buda, 74, 75; - de Moisés, 72; — de Víxnu, 80. Pégaso, 59, 68. Perseu, 68. V. sandalias. phallus: lançado no fôsso da nova eidade, 54. Pieo de Adão, 73, 74. Podargue. V. harpía. Ponte de Adão, Ponte de Rama, 72. V. Chinuate.

Prixni, 58.

trás; terra.

proloquio: «quem tem capa sem-

pre escapa», 60. V. andar para

Prussianos. V. Borus. raios do sol, dos astros, são os seus pés, 76 e 76 n. 2. Rama, 53, 72. Ramáiana, 11, 51, 72. ratna-dvīpa, 11, 35, 35 n. 1. Rávana, 11, 72. V. eavalo. Raxasis, Râkehasîs, Râkshasîs, 25, 26, 31 e segs; 55, 56, 57 e 58; a lenda das — da ilha de Ceilão é um játaca búdieo, 43. relinehar: do eavalo do heroi, 65. Remo, 7. Rigveda: passos do - eitado a páj: 10 n. de páj. 9; 66; 66 n. 1 a 6; 79; 79 n. 2, 3; 80. rinehão, é o eavalo do heroi e especialmente o de Buda, 65 roehedo Cauta, 68. Rómulo, 7. šabala, 9 n. 3. Sabeus, 14, Saera, 74, n. 1. saerifieio, 7, 54, 77, 78, 80. Sakka, Sakra, 74, n. 1. Samana, 73, 74. Samanakuta, 73. Samanela, 71, 73. samādhi, 22 n. 3. samāpatti, 22, n. 3. Sambuda, 20, e n. 1, 22, 23. sarvara, 9, n. 3. Sailan, 13. Sálai, 12. Salike, 12. sandalias: de Perseu, 60. sándalo, 52, 53. Secra, 74, n. 1. Seilan, 13. Sekra, 74. sela. V. manto. semente do eavalo, 78.

Seng-kia-lo, 12, 36 e passim. sereias, 57. Serendib, 12, 74. Serendivus, 12. Sctu-bandha, 72. Sielediba, 12. Sihabáhu. V. Simhabáhu. Sihala, Sihala, 13, 17, 17 n. 2, 35 n. 2. Sihala-dipo, 12. Sīhapura, Sihapura, Simhapura, 17, 19 n. de p. 18. Silä, 13. Simhabáhn, 17; lenda de -, 27 segs. Símhala (o principe), 25. Simhalas, 12, 13, 14, 25. V. Simhala Sihala. Sihala, 12. V. Sihala.

Sirīpāda, 73. Sofala, 19, n. de p. 18.

Sirindib, 12.

Sihala-dvīpa, 12, 26, 53.

sol: ôlho dos deuses, cavalo branco, 66; comparado a Ágni on a Víxnu, 80; relação do pôr do sol com a pégada de um deus no cimo dum monte, 80.

soma, 77, 78, 79. Šrīpāda, 73.

Subhakūţa, 73.

Sumanakuţa, 73.

Supara, Suppara, 18 e n. 4. Talátala, 68.

Tambapáni, Tamba paṇṇi, 13, 19, 21, 21 n. 2, 51. V. Tāmra-parṇi.

Tāmra-dvīpa, 11, 25, 26, 51. Tāmra-parņa, 11, 13, 14, 25, 51, 58.

Tāmra-parņī, 52, 58 n. 4.

tapete voador, 60, 64. V. capa.Taprobana, 13, 13 n. 3, 14, 21 n. 2, 25.

Taprobáne, 14 n. 2.

Tártaro, 68.

Tatágata, 22 e Tathāgata, 22 n. 4, 42.

Tavatinsa, 74 n. 1.

terra: bater na -, 69.

Thaumas, 57.

Tiri, 8.

tótemo ou dodaime. V. crisma. nmbigo do mundo, 77, 78.

Upalavana, Uppalavanna, Uppalavannā, 20, e n. 7.

uttara-vedi, 77.

vāg āmbhrnī, 79.

vedi, 77, 78.

vento: o eavalo de Buda sustenta-se bebendo os ventos; — amigo de ágni, 66; concebem dele as eguas da Lusitania, 66; é dele filho o cavalo árabe, 67 n. de p. 66; e o cavalo descrito por Ariosto.

Vesta, 78 n. 1, 80 n. 1

Vijaia: 28; 53, e n. 4; lenda de —, V. p. 17 segs.

vimokha, 22 n. 3.

Víxnu, 20 n. 7; 64; passos de —, 80.

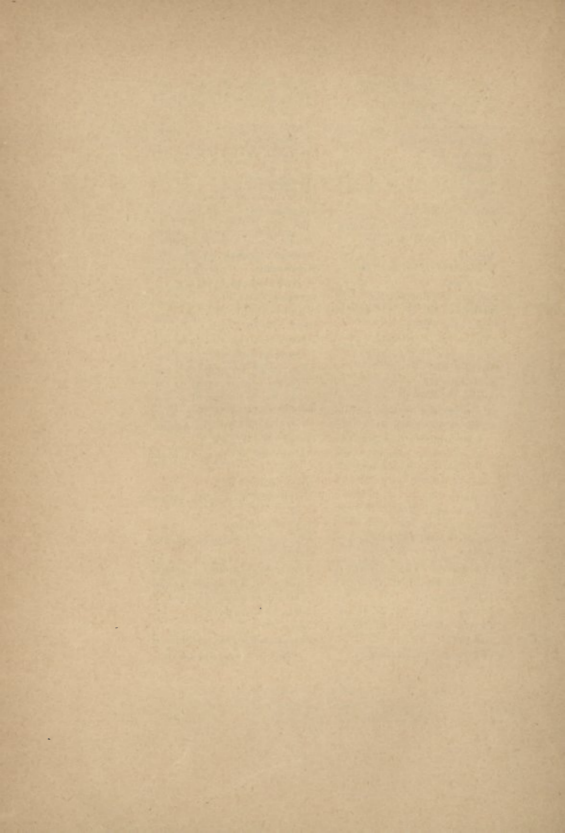
voz: reveladora, 79; — da nuvem, 79; — da çarça ardente, 79.

Yakkhinîs (Iaquinis): comem jente, 47, 48; depois do que fica-lhes o corpo frio, 47 e n. 2.

Zafar, 19 n. de p. 18.

Zéfiro, 66 n. 7.

Zoroastreus: como consideram o cão, 9, e n. 2; 10, e n. 1.



## ÍNDICE

|     | Prefacio                                             | 1-V11 |
|-----|------------------------------------------------------|-------|
|     | Introdução                                           | 1     |
| I   | Os monstros de Pegu. Os homens-cães                  | 3     |
| 11  |                                                      | 11    |
| Ill | Conquista da ilha de Lancá, e fundação do reino Sin- |       |
|     | galês ou dos Leões, segundo o Dipavamsa              | 17    |
| 1V  | O príncipe Simha salvo pe'lo cavalo májico           | 25    |
| V   | Orijem do reino de Simha, segundo o Mahavamsa        | 27    |
| VI  | Orijem do reino de Simhala. A lenda das Raxasis e do |       |
|     | eavalo májico, segundo Hiuan-Tsam                    | 31    |
| VII | O Játaca do Cavalo-Nuvem                             | 45    |
|     | Valor histórico e jeográfico das lendas precedentes  | 51    |
| IX  | Raxasis, Screias e Harpías. Os cantos celestes       | 57    |
| X   | O cavalo do heroi. Transformações do mito do cavalo  |       |
|     | májico: çapatos encantados, botas de cortiça         | 59    |
| XI  | La dispute des deux démons                           | 63    |
| XII | O rinchar do cavalo do heroi. O olhar para trás      | 65    |
| III | As pegadas dum deus no alto dum monte:               |       |
|     | I. — Pègada de Adão e Ponte de Adão                  | 71    |
|     | II. — A pègada divina e o naturalismo árico          | 75    |
|     | Rejistro alfabético                                  | 81    |



